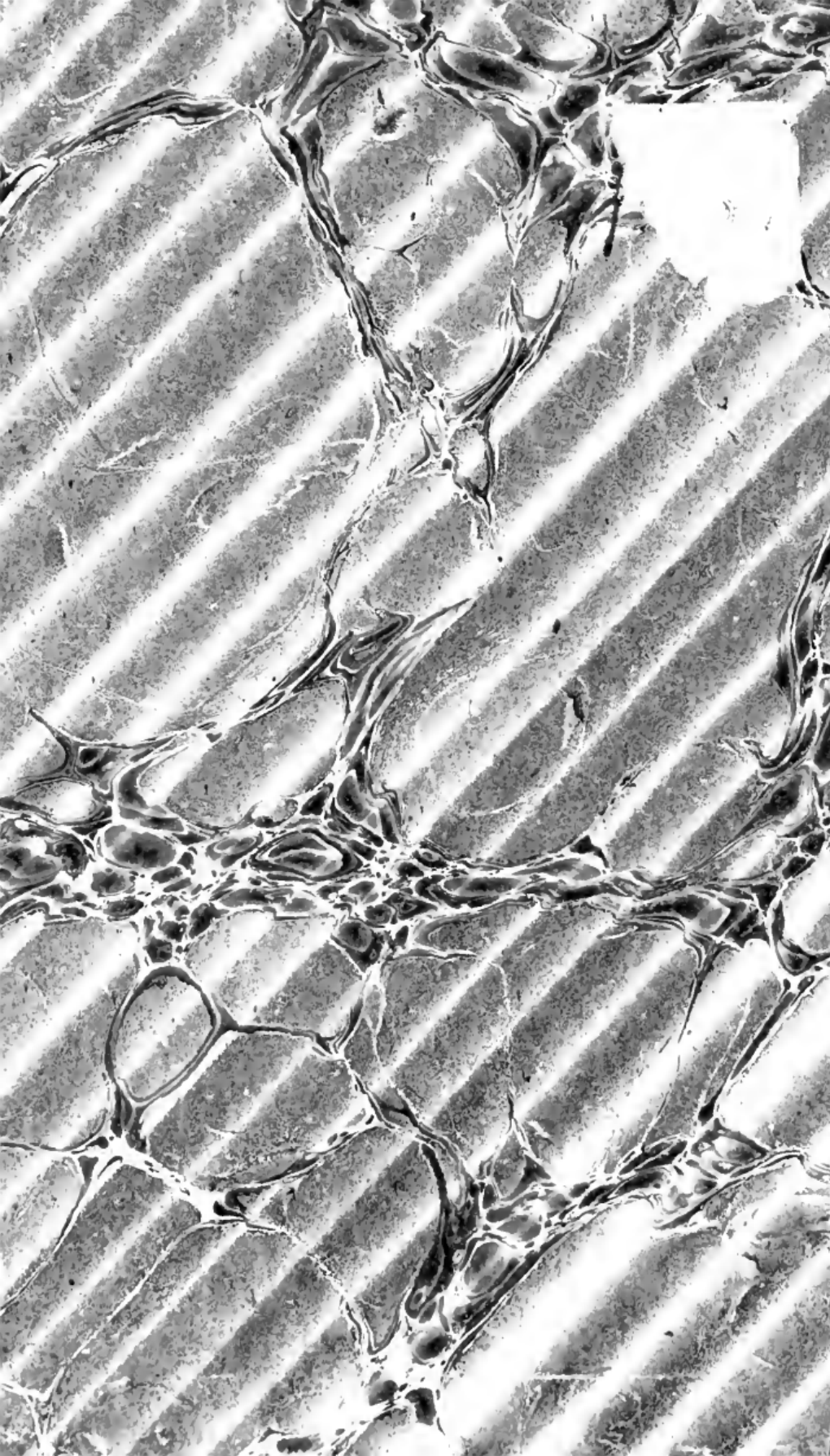


A

0  
0  
0  
1  
0  
8  
3  
9  
3  
0  
6



ornia  
al





**GOBERT**

64.19

225

Digitized by the Internet Archive  
in 2007 with funding from  
Microsoft Corporation

ÉLOGES  
HISTORIQUES

DU MÊME AUTEUR

PORTRAITS ET NOTICES

HISTORIQUES ET LITTÉRAIRES

2 volumes in-8. Deuxième édition, revue et augmentée, 10 fr.

TOME PREMIER

RAYNOUD. — MICHAUD ET M. FLOURENS. — FRAYSSINOUS ET M. PASQUIER. — SIEYÈS.  
RÖDERER. — LIVINGSTON. — PRINCE DE TALLEYRAND.  
BROUSSAIS. — MERLIN. — DESTUTT DE TRACY. — DAUNOU.

TOME SECOND

COMTE SIMÉON. — SISMONDI. — CHARLES COMTE. — ANCILLON. — BIGNON. —  
ROSSI. — CABANIS. — BROZ. — VIE DE FRANKLIN.

ÉLOGES

# HISTORIQUES

TH. JOUFFROY

BARON DE GERANDO — LAROMIGUIÈRE — LAKANAL  
SCHELLING — COMTE PORTALIS — HALLAM  
LORD MACAULAY

PAR M. MIGNET

DE L'ACADEMIE FRANÇAISE  
SÉCRÉTAIRE PERPÉTUEL DE L'ACADEMIE DES SCIENCES MORALES  
ET POLITIQUES



PARIS  
LIBRAIRIE ACADEMIQUE  
DIDIER ET C<sup>ie</sup>, LIBRAIRES-ÉDITEURS  
35, QUAI DES GRANDS-AUGUSTINS; 35

—  
1864



## A VERTISSEMENT

Les éloges historiques réunis ici en volume ont tous été prononcés séparément dans les séances annuelles et publiques de l'Académie des sciences morales et politiques. Ils sont destinés à honorer des vies généreuses et de grands travaux, à célébrer de savants amis du bien, d'utiles serviteurs de l'esprit humain. Ceux auxquels ils sont consacrés appartiennent à l'histoire par ce qu'ils ont fait, à la science par ce qu'ils ont écrit. L'Académie, dont ils étaient des membres considérables et des associés illustres, a entendu avec approbation leurs éloges écoutés avec faveur par

un public qui n'était insensible ni aux souvenirs intéressants de leur vie, ni aux mérites élevés de leurs œuvres. Peut-être seront-ils, hors de l'enceinte de l'Institut, aussi favorablement reçus qu'ils l'ont été au dedans.

L'accueil fait aux volumes qui ont été précédemment publiés<sup>1</sup> et qui forment une galerie déjà nombreuse de grands portraits contemporains, m'enhardit à publier ce volume nouveau qui sera la suite et comme le complément des deux autres. A Sieyès, à Rœderer, à Livingston, à Talleyrand, à Broussais, à Merlin, à Destutt de Tracy, à Dau-nou, à Siméon, à Simonde de Sismondi, à Charles Comte, à Ancillon, à Bignon, à Rossi, à Cabanis, à Droz, à Franklin, j'ajoute donc aujourd'hui Jouffroy, Laromiguière, de Gerando, Lakanal, Schelling, Portalis, Hallam, Macaulay.

Je disais au sujet des premiers : « En parlant de tous ces importants personnages, j'ai eu l'occasion de passer en revue la Révolution et ses crises, l'Empire et ses établissements, la Restauration et ses luttes, la monarchie de Juillet et ses libres institutions, de rattacher les événements

<sup>1</sup> *Notices et Portraits*, 2 vol. in-8<sup>e</sup> et in-12.

publics à des biographies particulières et de montrer le mouvement général des idées dans les œuvres de ceux qui ont tant contribué à leur développement. En effet, la plupart d'entre eux ont été membres de nos mémorables assemblées et ont figuré parmi les fondateurs du système social inauguré en 1789. Ils ont concouru à la destruction de tout un ancien ordre de choses et à l'établissement d'un nouveau. La fusion des diverses classes de la vieille monarchie en une seule nation; la division des provinces en départements; l'abolition du régime féodal privé, lequel avait survécu au régime féodal politique; l'organisation de l'impôt sous la Constituante; la création des écoles publiques et de l'Institut national sous la Convention; la forme donnée à l'administration moderne sous le Consulat; la fondation de la loi et de la jurisprudence civile sous l'Empire; le noble développement des droits politiques sous la royauté constitutionnelle; la marche des sciences sociales et philosophiques, rappellent le souvenir des hommes que je me suis efforcé de faire connaître en peignant leur caractère et en signalant la part qu'ils ont prise

aux grands actes de l'histoire contemporaine. Tous du reste, quels qu'aient été leur pays et leur rôle, qu'ils soient philosophes, moralistes, jurisconsultes, économistes, historiens, politiques, appartiennent à la grande cause du progrès intellectuel et de la liberté publique, qui peut bien être exposée à des revers passagers, mais dont le triomphe est certain, car il est l'inévitable loi de la civilisation du monde. »

Ce qui alors était dit des uns peut en grande partie être appliqué maintenant aux autres. Ils ont été mêlés aux événements et aux idées de leur temps. Ils ont cultivé avec grandeur ou appliqué avec art les belles sciences qui ont pour objet non la matière mais l'intelligence, non la nature mais l'humanité. Toutes ces vies, par leur ensemble et dans leur variété, composeront un recueil qui, je l'espère, ne sera pas sans intérêt pour l'histoire, ni sans utilité pour la science.

# ÉLOGES HISTORIQUES

---

TH. JOUFFROY

## NOTICE

LUE DANS LA SÉANCE PUBLIQUE ANNUELLE DU 25 JUIN 1855

Messieurs,

Tous les temps ne sont pas également favorables aux travaux de la pensée. Il en est où la philosophie, qui fait la force de l'esprit humain, est en honneur et porte dans tous les sens ses pénétrantes recherches. Alors les méthodes se perfectionnent, les vérités se multiplient, les rapports de la vie s'étendent, et les mystères de l'univers s'éclairent à des profondeurs

toujours plus éloignées. A chaque grand mouvement de l'esprit humain, la connaissance humaine fait un pas et la condition humaine s'améliore d'un degré. Les règles civiles des sociétés, les productions des arts, les découvertes des sciences se rattachent par une dépendance étroite aux croyances intellectuelles des peuples qui ne sont, n'agissent, ne se développent qu'en vertu de ce qu'ils pensent. Là où il n'y a pas de philosophie, il n'y a pas de civilisation ; là où il n'y a plus de philosophie, la civilisation dépérît et l'humanité s'affaisse. Il ne faut pas même supposer que le mouvement de la science puisse de beaucoup survivre à l'ardeur de la pensée. La pensée est la séve qui vivifie le grand arbre de l'esprit humain. Si elle cesse de monter de ses racines à ses rameaux, la branche de la science s'y dessèche bientôt elle-même, elle ne garde pas longtemps les fruits qu'elle avait portés, et elle attend le retour de la séve philosophique pour en produire d'autres. C'est là, messieurs, ce que la réflexion nous apprend et ce que l'histoire nous atteste.

Si l'on touchait à un de ces moments où l'intelligence fatiguée tombe dans l'inaction, où l'humanité énervée n'aspire qu'à se reposer et à jouir, où la science, passant surtout des théories aux applications, s'expose à perdre sa force inventive en laissant éteindre le souffle spirituel qui la lui avait donnée, où les systèmes faux

ont compromis les idées vraies, où, pour avoir voulu des droits excessifs, on abandonne les droits nécessaires, où la philosophie et la liberté sont comme tombées en disgrâce, il est cependant un lieu qui devrait rester inaccessible à de semblables lassitudes et où il faudrait conserver le culte persévérant de la pensée. Ce lieu est l'enceinte de l'Institut, qui est comme le sanctuaire de l'esprit humain. Aussi ne sera-t-il peut-être pas sans à-propos de vous entretenir aujourd'hui d'un philosophe qui a consacré sa forte intelligence et sa vie trop courte à l'étude de l'âme ; d'un observateur ingénieux de la nature morale ; d'un démonstrateur puissant des vérités invisibles, qui, avec un talent rare et dans un beau langage, accordant ensemble les plus hautes conceptions de la métaphysique et les notions impérissables du sens commun, s'est rendu l'un des interprètes philosophiques de l'humanité et le théoricien religieux de l'ordre universel.

Théodore-Simon Jouffroy naquit, le 6 juillet 1796, au village des Pontets, dans la partie la plus haute des montagnes du Jura. Ce village, situé non loin de la source du Doubs, et auquel on n'arrivait alors que par des sentiers étroits et sinueux, était habité depuis des temps fort reculés par sa famille, qui y menait

une existence patriarcale. Le père du jeune Jouffroy dirigeait la culture de ses champs en même temps qu'il était percepteur de la commune, dont son oncle était le notaire. Laissant entre eux les propriétés indivises, les deux frères et les deux familles vivaient dans la communauté des biens et l'union des cœurs. Théodore Jouffroy eut dans son oncle un autre père qui, avec le curé du village, donna les premiers soins à son esprit. Il montra une intelligence précoce et sérieuse. Dès l'âge de cinq ans, l'*Histoire romaine* de Rollin étant tombée entre ses mains, il y trouva son plus vif amusement. Ce livre le passionna à tel point, qu'il ne pouvait pas s'en séparer, et qu'au déclin même du jour il allait en poursuivre la lecture aux lueurs vacillantes du foyer paternel. Il se plaisait déjà aux récits animés de la vie humaine, dont il suivait alors le drame et dont il devait pénétrer plus tard la signification. Il jouissait aussi de la vue des grands spectacles que la nature avait mis sous ses yeux. Il se rendait souvent sur un plateau élevé d'où il apercevait la vaste chaîne des Alpes qui se déroulait devant lui avec ses vallées profondes et ses pics élancés, et la chaîne plus humble mais plus riante du Jura, dont les flancs couverts de bois de sapins et coupés d'agréables vallées descendaient en amphithéâtre jusqu'aux plaines fécondes de la Bourgogne. Ces lieux qu'il fallut quitter pour aller puiser dans les

villes l'instruction qu'il ne pouvait pas recevoir au village, il y revint toujours avec la fidélité du montagnard et l'émotion du poète. Il en aimait l'air libre, les horizons lointains, les neiges éclatantes, les forêts vertes, et il y puisa ces belles et fortes teintes qui lui servirent à revêtir ensuite d'un langage naturel et coloré des idées étendues et profondes.

Mis en pension à Nozeroi en 1805, le jeune Jouffroy fut envoyé de 1807 à 1811 au collège de Lons-le-Sauvage, où l'un de ses oncles, l'abbé Jouffroy, était professeur, et il allaachever ses études classiques au lycée de Dijon. Partout il se distingua par l'ardeur de sa curiosité, la facilité de son esprit, la constance de ses succès. Ses parents le destinèrent à l'enseignement public, seul moyen laissé aux jeunes gens pourvus de mérite plus que de fortune, d'échapper à la loi dévorante alors de la conscription militaire. Examiné en 1815 par l'inspecteur général de l'université, M. Roger, Théodore Jouffroy conquit avec éclat sa place à l'École normale et fut envoyé à Paris à l'âge de dix-sept ans.

Il y avait peu de temps que cette grande institution était fondée. L'École normale de l'empire était un vrai séminaire laïque où les élèves les plus distingués des divers lycées venaient apprendre à devenir des maîtres dans l'enseignement inséparable des lettres et des

sciences. L'entrepreneur politique qui, à cette époque, gouvernait la France était un incomparable organisateur, et il portait dans ses établissements civils le bon sens libéral et prévoyant qu'on n'apercevait pas toujours dans ses autres entreprises. C'est ainsi qu'il avait habilement résolu le grave et difficile problème de l'instruction donnée par l'État à tous ses membres, sans distinction de condition ni de culte. A une société dans laquelle l'esprit avait été sécularisé et l'égalité de droit introduite, il fallait un enseignement général qui fut distribué au nom de tous à chacun, par une corporation civile et une sorte de sacerdoce intellectuel. Cette œuvre, que la révolution avait conçue et tentée, l'empire la réalisa. Une grande université laïque, avec son savant conseil d'administrateurs et de juges, son École normale de professeurs, ses lycées où se donnait l'instruction commune, ses facultés où se puisait l'instruction spéciale, ses inspecteurs qui y surveillaient à la fois les études et les mœurs, devint l'institutrice opportune d'une société aspirant depuis 1789 à se diriger par la raison et à ne vivre que sous la loi. Lorsque M. Jouffroy fut admis à l'École normale, d'où sont sortis tant de solides talents et d'éclatantes renommées, il y trouva des hommes qui ont contribué, comme lui, à l'illustration de France.

Il s'y plaça bien vite au premier rang. Aimant les

grandes œuvres de l'esprit et recherchant les sûres explications de la science, entraîné par un penchant également vif vers ce qui était fait avec art et ce qui était conçu avec profondeur, il pouvait se consacrer indifféremment à l'enseignement de la littérature ou de la philosophie. La philosophie l'emporta. Deux causes décidèrent de la vocation de M. Jouffroy, l'ascendant d'un homme et le besoin d'une croyance raisonnée.

Le mouvement philosophique, longtemps interrompu, venait de recommencer presque sans bruit dans l'intérieur des écoles. Deux hommes rares, par l'esprit et divers par la doctrine, enseignaient la philosophie dans les salles de la Sorbonne. Fidèle aux traditions du dix-huitième siècle, Laromiguière reproduisait, en un langage admirable de clarté et d'élegance, les théories métaphysiques de Condillac, qu'il avait ingénieusement réformées. Non loin de lui, M. Royer-Collard, avec une ferme intelligence et une incomparable logique, portait des coups mortels au système encore dominant de la sensation, et il exposait à quelques auditeurs distingués les théories pleines de bon sens et de sagesse de l'école écossaise.

Un jeune disciple de ces deux maîtres, préférant la doctrine la plus vaste à la plus bornée, la théorie rajeunie de la raison à la théorie épuisée de la sensa-

tion, avait transporté à son tour cet enseignement à l'École normale, dans une conférence qui lui avait été confiée. Il y professait à un âge où d'ordinaire on apprend encore. Doué d'une intelligence puissante et étendue, animé d'une curiosité universelle, érudit avec discernement, dogmatique avec choix, éloquent avec familiarité, M. Cousin, que nous avons vu pendant plus de trente années historien infatigable des idées, critique sans égal des systèmes, parcourir toutes les théories sans se contenter d'aucune, demander la vérité à tous les temps, suivre ainsi l'œuvre de l'humanité dans le travail de tous les grands hommes, et avec les débris épars des constructions des philosophes éléver l'édifice même de la philosophie; M. Cousin, alors penseur déjà éminent et professeur persuasif, ayant le double don de produire des idées et de susciter des esprits, communiqua à M. Jouffroy l'ardeur qu'il ressentait lui-même, et l'enrôla dans cette armée entreprenante qu'il mit au service de la raison et de l'histoire, où M. Jouffroy combattit glorieusement à ses côtés, sous la bannière relevée du spiritualisme, pour la défense des grandes vérités de l'ordre moral.

M. Jouffroy ne chercha pas seulement dans la philosophie *l'origine des idées et les facultés de l'entendement humain*; il lui demanda sur Dieu et ses œuvres, sur l'univers et ses fins, sur l'homme et sa destination,

sur la vie et son but, sur la mort et ses suites, les grandes solutions sans lesquelles la pensée erre dans le vague, l'âme reste dans le trouble, la conduite est dénuée de règle, l'existence est dépourvue d'avenir. Introduit dans les voies profondes et sûres de la psychologie, il parcourut peu à peu, en les éclairant, les vastes espaces de l'univers moral. Il avait tout ce qu'il fallait pour éclairenter. Son intelligence était pénétrante et étendue. Elle avait peut-être moins d'élan que de persévéranee, arrivant jusqu'au bout des choses, non d'un seul bond, mais pas à pas. Il possédait à un degré éminent deux qualités qui ne se rencontrent pas toujours ensemble, la finesse de l'observation et la vigueur du raisonnement, ce qui le rendait tout à la fois capable d'analyser avec discernement et de conclure avec sûreté. Il ne manquait pas non plus de cette forte imagination qui, aussi utile dans la science que nécessaire dans l'art, a provoqué peut-être autant de découvertes qu'elle a enfanté de chefs-d'œuvre, entraînant la raison où souvent la raison ne serait point parvenue toute seule, et la conduisant à vérifier ce qu'elle-même ne pouvait qu'entrevoir. Mais il avait par-dessus tout une puissance extraordinaire de réflexion et d'induction qui lui permettait de s'absorber, des journées entières, dans la poursuite des vérités invisibles et de les unir par leurs rapports nécessaires. Alliant la logique au

bon sens, dans les effets trouvant les causes, par les moyens assignant les fins, il devait aller du principe spirituel qui anime l'homme aux destinées immortelles qui l'attendent, des conditions de sa nature aux règles de sa conduite, des faits de son histoire aux progrès de son développement, et remonter jusqu'au divin auteur des choses, jusqu'au père bienfaisant des êtres, jusqu'à Dieu, partout inaccessible et partout présent, voilé dans son essence, mais visible dans ses desseins, dont les phénomènes du monde expriment les idées, et qui, après avoir tout créé par un acte de sa volonté, dirige tout par les lois de sa providence.

M. Jouffroy entra dans la carrière de la philosophie et des lettres au moment où l'empire venait de finir, et où cette carrière s'ouvrait sous des auspices nouveaux. Pendant bien des années, un homme que son génie et ses armes avaient rendu le maître de la France et le dominateur de l'Europe avait en quelque sorte pensé, voulu, agi pour le monde entier. Fils favorisé d'une révolution produite elle-même par l'esprit humain, il avait imposé silence à l'esprit humain. Après avoir fondé sur la lassitude publique son absolue autorité, n'entendant plus la contradiction étouffée des hommes, et ne rencontrant pas encore la résistance cachée des choses, il s'était abandonné, ainsi qu'il arrive, aux ardeurs de sa vaste imagination et à la

sougue de ses volontés. Comme la révolution avait espéré changer par ses idées la forme intérieure des sociétés, lui avait cru renouveler par ses victoires la face extérieure du monde. Mais il luttait contre la vérité des choses et le besoin des temps; aussi, malgré les prodiges de son génie et par les excès mêmes de sa force, ayant sacrifié la liberté, outré la grandeur, usé la gloire, fatigué même l'ambition, il tomba encore plus rapidement qu'il ne s'était élevé.

Dans notre pays, qui change si souvent de pensées, le dégoût des choses en suit presque toujours l'usage, parce que l'usage se sépare rarement de l'abus. Aussi, après l'empire, passa-t-on soudainement de la soumission silencieuse à la liberté éloquente. Un esprit nouveau s'éleva de toutes parts. La plus vaste communication entre les peuples amena le plus merveilleux rapprochement entre les idées. Le contact des nations fut suivi du contact des siècles. Les systèmes furent confrontés comme les temps. Il s'établit un immense électisme. La recherche du vrai dans toutes les théories, le goût du beau sous toutes les formes, la jouissance du droit conquis par la raison publique et consacré par la loi commune, l'application rapide de toutes les découvertes utiles et l'échange des productions multipliées de l'univers, devinrent en philosophie, en littérature, en politique, en industrie, le

travail, l'ambition, le partage de l'heureuse génération à laquelle appartenait M. Jouffroy.

Ce fut sous ces influences qu'acheva de se former le jeune et libre philosophe. La plupart des idées qu'il développa plus tard, il les entrevit alors. Il les poursuivait avec une obstination singulière. Après avoir donné, soit à l'École normale, où d'élève il était devenu maître, soit au collège Bourbon, où il avait été nommé professeur, ses leçons qui roulaient sur la psychologie, sur la morale et sur les méthodes, dont il se servait déjà avec une extrême habileté, il restait des journées et des nuits entières livré à ses recherches philosophiques, et s'y plongeait à tel point, qu'il y perdait tout sentiment des choses du dehors. « Quand j'y revenais, dit-il, pour boire et manger, il me semblait que je sortais du monde des réalités et passais dans celui des illusions et des fantômes. » Il acquit un empire extraordinaire sur son intelligence, dont il disposait à son gré ; mais, à force de penser, il se rendit presque incapable de vivre. Atteint d'une maladie nerveuse et frappé par une grande affliction, la mort de son père, il alla chercher le repos de l'esprit et les consolations de la famille dans ses montagnes du Jura. Il y passa deux années, et c'est là qu'abordant les grands problèmes des existences et des destinées, il devint un hardi métaphysicien et un grave

moraliste. « Ces deux années de retraite, dit-il, ont été les plus fécondes et les plus heureuses de ma vie philosophique, quelques souffrances physiques et morales qui les aient remplies. Débarrassé de tout devoir et de toute contrainte, ma pensée put s'attacher librement aux choses qui la troublaient depuis si longtemps, et, avec toute la force et l'expérience qu'elle avait acquises, s'en rendre un compte net, et autant qu'il était possible les éclaircir. »

Lorsqu'il revint à Paris vers la fin de 1822, il avait perdu la chaire du collège Bourbon, et le gouvernement de la restauration venait de dissoudre l'École normale. M. Jouffroy, rejeté avec plusieurs de ses habiles compagnons d'étude de la carrière où il était entré sous la garantie même de l'État, alla, comme eux, grossir l'armée de l'opposition libérale. Il écrivit dans les journaux, et, ne pouvant plus professer en public, il ouvrit chez lui des cours particuliers.

Cet enseignement ne fut ni sans éclat, ni surtout sans effet. Dans une petite chambre presque nue de la rue du Four Saint-Honoré, M. Jouffroy exposa pour la première fois ses doctrines en présence de quelques auditeurs choisis, pas trop nombreux, de peur qu'en vertu des articles 191 et 192 du Code pénal, un cours de philosophie ne fût assimilé à un complot contre le gouvernement. Lorsque les vingt assistants

légaux, car il n'en fallait pas vingt et un, étaient arrivés et que la porte s'était fermée pour ne plus s'ouvrir, on se rangeait en cercle autour du jeune maître. Lui, debout et adossé à la cheminée, commençait les leçons qui, conservées par des mémoires fidèles, et transcrives par des mains habiles, ont toutes passé sous mes yeux. Rien n'est plus difficile que de parler bien et longtemps en présence de quelques personnes d'une intelligence cultivée et d'un goût délicat, qui comprennent sans qu'on développe, et semblent tout à la fois exclure par la sévérité de leur esprit les apprêts de l'art, et se refuser par leur petit nombre aux pures émotions de la pensée. M. Jouffroy triompha de ces difficultés du lieu et de l'auditoire.

Un de ceux qui l'ont entendu à cette époque avec ravissement, son condisciple à l'École normale, son collaborateur dans la presse, plus tard son collègue à la Chambre des députés et dans le conseil royal de l'Université, et jusqu'au dernier jour son tendre ami et son vif admirateur, le noble, le spirituel M. Dubois, me le représentait après trente ans, et non sans en être encore ému, à cette époque féconde pour le génie philosophique de M. Jouffroy, et décisive pour son talent littéraire. Rappelez-vous, me disait-il, ce mélancolique jeune homme, dont la figure grave et belle avait des expressions si douces et si fières, si sereines et si

tristes, dont les yeux d'un bleu pâle et d'une lenteur réfléchie ne se laissaient pas détourner des contemplations intérieures, et dont les joues amaigries étaient creusées par le mal qui consumait déjà une vie destinée à finir si vite. Dominant de sa haute taille l'auditoire assis, la tête un peu inclinée, le regard calme et profond, il parlait d'abord d'une voix lente et légèrement accentuée. Puisant en lui-même l'inspiration qu'il ne pouvait pas recevoir des autres, il exposait dans leur enchainement suivi, et avec une merveilleuse limpidité, ses idées, qui naissaient et se développaient pour ainsi dire sous les yeux avides et intelligents de ses auditeurs charmés. Peu à peu, la parole s'élevait, un souffle éloquent en animait et en variait les inflexions ; quelquefois même le regard s'illuminait, la lèvre tremblait, la pensée se produisait avec grandeur, et dans ce petit auditoire couraient des frissons comme il en descendait autrefois de la tribune politique dans la vaste assemblée où s'entretenait l'intelligence et où battait le cœur du pays.

Ceux auxquels M. Jouffroy adressait son enseignement philosophique se sont distingués presque tous depuis dans les lettres et la politique. Beaucoup d'entre eux, après avoir fait partie des grands corps de l'État sous la monarchie constitutionnelle, ètre entrés même dans les conseils de la couronne, siégent aujourd'hui

à l'Institut. Ils achevèrent de former leur esprit à cette école libre mais sage où M. Jouffroy, les entretenant de l'âme, du devoir, de l'art, de Dieu, leur exposa, durant quatre années, les résultats philosophiques auxquels il était parvenu, et qui, bien que modifiés ou agrandis plus tard sur quelques points, composèrent le fond de son système.

Ce système, quel était-il? Si on lui trouve quelque analogie avec des théories antérieures ou contemporaines, il ne faut l'attribuer à aucune imitation. Ce que M. Jouffroy semblerait avoir emprunté à d'autres, il l'a découvert lui-même; car il n'a jamais bien su ce qu'il avait déjà appris qu'en l'inventant de nouveau, et en l'inventant il y ajoutait.

M. Jouffroy distingue soigneusement dans l'homme le principe spirituel du principe vital, qui sont l'objet de deux sciences diverses, la psychologie et la physiologie. Tout en reconnaissant l'union temporaire de ces deux principes et les points de contact de ces deux sciences, il les sépare fortement, et détruit par des observations certaines et des raisonnements invincibles les prétentions des physiologistes disposés à les confondre. Il établit la simplicité de l'être spirituel au milieu des éléments multiples de la matière, son identité persévérente parmi les changements de l'organisation corporelle. Il fait de la sensation, à laquelle

l'école de Condillac avait tout ramené en philosophie, le lien des deux natures de l'homme. Transmise par les sens et perçue par l'esprit, communiquant à l'âme les impressions et les besoins du corps, portant au corps les pensées et les volontés de l'âme, elle nous met en rapport avec le monde extérieur des phénomènes, et elle nous introduit dans le monde intérieur de la conscience.

Ce dernier monde est celui que M. Jouffroy a le plus habité et le mieux connu. Contemplateur assidu de l'âme humaine, il signale et détermine, d'après une analyse délicate et puissante, ses tendances et ses facultés, les besoins divers de sa nature et les fins laborieuses de sa destinée. Il trouve en elle la sensibilité, qui établit ses rapports avec le reste de l'univers ; l'intelligence, qui lui sert à saisir les vérités contingentes par l'observation et les vérités nécessaires par la raison ; la volonté, à l'aide de laquelle son action s'exerce, soit sur les choses, soit sur les êtres animés ; enfin la puissance motrice, qui lui permet de disposer du corps, devenu le serviteur adroit de ses désirs et le docile instrument de ses œuvres.

M. Jouffroy est pleinement spiritualiste ; il l'est même quelquefois trop. Ne se bornant point à rétablir contre les physiologistes l'indépendance de l'âme, il exagère, comme le prouve l'explication originale

mais outrée qu'il a donnée de son action pendant le sommeil. Cet état, tout à la fois si ordinaire et si étrange, durant lequel, la vie extérieure étant suspendue, commence une vie imaginaire qui présente des souvenirs sans rapport et des événements sans suite, qui fait perdre l'appréciation des temps, le sentiment des distances, le discernement des impossibilités ; où la mémoire rappelle tout et ne distingue rien, et où l'esprit, ne sachant plus ni combiner ni vouloir, se laisse entraîner par des impressions qui se succèdent dans des situations qui se contredisent, sans s'étonner de la succession invraisemblable des unes, sans être arrêté par la contradiction choquante des autres, M. Jouffroy le décrit fort ingénieusement, et le considère, avec Bacon, comme le retour de l'esprit vivant en lui-même. Tandis que les physiologistes font servir le sommeil au triomphe du corps, lui y voit la domination exclusive de l'âme. C'est elle qui veille pendant que son serviteur se délassé ; c'est elle qui, toujours attentive à ce qui se passe extérieurement, se montre insensible à un grand bruit qu'elle connaît, mais se trouble à un bruit dont elle n'a pas l'habitude, et réveille le corps pour vérifier le danger et au besoin s'en garantir ; c'est elle qui mesure le temps pendant la nuit, et quelquefois interrompt le sommeil au moment précis fixé dans les projets de la

veille ; c'est elle enfin qui, par un effort senti au dedans avant de parvenir au dehors, rappelle les sens à leurs fonctions lorsqu'ils ont réparé leurs forces épuisées. Son action ne cesse donc jamais ; elle se transforme. Sa fatigue venant de la pensée, elle prend son repos dans le rêve. Ce genre de repos, elle ne se le donne pas seulement dans la nuit, mais dans le jour, et alors le rêve s'appelle rêverie. L'esprit, entraîné par l'apparition irréfléchie des objets ou par le souvenir non combiné des impressions et des sentiments, se laisse aller au courant mobile de ses libres et fantastiques imaginations aussi bien dans la rêverie qui est le songe du jour, que dans le songe qui est la rêverie de la nuit.

Si M. Jouffroy s'égare un peu à la recherche trop ardente et trop subtile de l'âme pendant le sommeil, il la retrouve avec ses délicats et vrais sentiments dans la théorie qu'il a donnée de l'art et les grandes règles qu'il a assignées à la vie. Comme tous les philosophes, il a composé des traités sur le bien et sur le beau, il a laissé une morale et une esthétique. Nulle part il n'a été aussi éminent que dans la première, aussi original que dans la seconde.

La morale de M. Jouffroy est, pour l'homme, la loi de sa conduite tirée des fins mêmes de sa nature. Tout être créé a une fin à laquelle il tend invinciblement.

Mais, entre les créatures inintelligentes et les créatures intelligentes et libres, il y a cette différence fondamentale, que les unes y vont sous l'impulsion fatale d'un instinct aveugle, tandis que les autres y marchent à la lumière de la raison et par un choix délibéré. La fin de l'homme, quelle est-elle ? De connaître en cherchant le vrai, d'aimer en aspirant au beau, d'agir en accomplissant le bien, de s'éclairer par le développement de plus en plus étendu de son intelligence, de se perfectionner par l'effort de mieux en mieux réglé de sa volonté. Une tendance primitive et irrésistible le pousse d'abord à suivre les impétueux mobiles de ses aveugles désirs. Mais il s'aperçoit bientôt que ses instincts trop écontés sont trompeurs, que ses facultés mal employées l'exposent à des périls, que ses connaissances imparfaitement acquises l'entraînent dans des fautes, que ses sentiments inhabilement dirigés lui apportent des douleurs. Il apprend ainsi à éviter tout ce dont il a souffert. A l'état naturel en succède un autre dont le calcul est le caractère, et qui place les satisfactions humaines dans l'intérêt bien entendu.

Savamment appropriée à son utilité personnelle, la conduite de l'homme devient plus habile ; mais la pratique de l'intérêt ne saurait être pour lui la règle de la morale, et le calcul de l'égoïsme ne fondé pas la

loi du devoir. Ce n'est qu'à l'aide d'une raison plus haute, et par une compréhension à la fois plus vaste et plus désintéressée du bien, que l'homme parvient à l'état vraiment moral, qu'il participe à la connaissance de la vérité et à la pratique de la vertu par l'intelligence et l'observation de l'ordre divin. Ne pas séparer son bien du bien universel, ne rien faire pour soi qui puisse nuire à autrui, suivre, dans ses intentions comme dans ses actes, la grande et belle loi de l'ordre qui est l'expression de la pensée de Dieu et la règle des êtres, l'observer pour soi comme pour les autres, en vue de la justice et non de l'intérêt, et au besoin jusqu'au sacrifice, c'est arriver à l'état moral, c'est être élevé d'intelligence, capable de vertu, digne de récompense. En comprenant que ce monde est un lieu d'épreuve où il se développe par les obstacles et se forme par les efforts qu'il met à les surmonter, en réalisant ses lois après les avoir comprises, l'homme se prépare à un autre monde ; il remplit la destination passagère qui le dispose à sa destination éternelle, il conquiert par son perfectionnement sa béatitude.

Cet autre monde, M. Jouffroy n'en fonde pas seulement l'existence sur l'immortalité de l'âme déduite de sa spiritualité ; il n'y croit pas seulement d'après le désir de tous les peuples et l'affirmation de tous les temps qui en font une notion nécessaire de l'humanité,

et par cela même le droit immanquable de l'homme, car, s'il en était autrement, il y aurait une idée générale sans objet et un besoin universel sans réalisation, ce à quoi s'opposent la véracité de Dieu et l'ordre du monde ; mais il y arrive encore, comme Kant, par la voie sûre et ferme de l'obligation morale. Après avoir établi la règle selon laquelle doit se conduire l'homme, il indique l'avenir auquel l'homme est réservé par suite des dons si rares qu'il a reçus, des besoins si variés et si hauts qui lui ont été donnés. De l'impuissance où il est d'exercer complètement les uns et de satisfaire absolument les autres pendant le cours de la vie actuelle, M. Jouffroy, avec autant de sagacité que de force, conclut l'existence d'une vie future. Possédé du désir de savoir, entraîné par le besoin d'aimer, l'homme ne goûte aucune affection dans sa plénitude, ne parvient à aucune connaissance dans toute sa réalité et dans toute son étendue. Les bornes que rencontre son intelligence, les déceptions qu'éprouve sa sensibilité, la vérité qu'il poursuit sans l'atteindre, le bonheur qu'il demande sans l'obtenir, l'ordre qu'il entrevoit sans le réaliser, la justice dont il a la notion et dont il n'a pas toujours la pratique, tout prouve que cette vie est un début et n'est pas une fin, sert d'épreuve et non de terme à l'homme. Son esprit s'y forme, son âme s'y perfectionne pour

qu'il se rende digne de posséder plus tard tout ce qu'il désire à présent. Le drame de l'existence humaine, qui serait incomplet s'il s'achevait sur cette terre, a son exposition ici et son dénouement ailleurs.

Telle est la morale que M. Jouffroy établit à l'aide de sa psychologie. Après avoir tiré de l'âme l'idée qu'il se fait du bien, il en tire également l'idée qu'il se forme du beau. D'après la théorie de M. Jouffroy, la beauté, c'est l'essence spirituelle des choses apparaissant dans la matière qu'elle anime, s'y déployant avec plénitude, s'y exerçant avec aisance, et lui communiquant graduellement le caractère de sa propre perfection. C'est ce que l'âme humaine fait dans le corps ; c'est ce que les diverses forces qui président aux arrangements de la matière font dans la nature. Les formes des objets ou des êtres sont les manifestations de ces forces innombrables qui, s'élevant de règne en règne, s'enrichissent, à chaque degré de l'échelle vivante, d'attributs plus hauts, plus riches, plus variés, et par lesquelles l'univers entier devient un symbole animé que l'âme humaine interprète. Attiré par tout ce qui reproduit à ses yeux quelques-uns des traits qui le constituent lui-même, l'homme sent en lui naître l'intérêt, s'éveiller la sympathie, éclater l'amour en présence de tout ce qui vit ; il les sent s'accroître à mesure qu'au dehors il peut reconnaître plus dis-

tinete par sa forme, plus libre dans son action, plus accomplie dans son développement, cette force, qui, départie à tous les êtres à des degrés différents, arrive en nous à sa plus haute puissance et à sa dernière expression.

L'agréable, le beau, le sublime, ces sentiments divers que la nature éveille indistinctement en nous tous, il est des hommes qu'ils émeuvent plus profondément, et qui, tandis que les autres en laissent s'affaiblir et bientôt disparaître en eux l'impression, la retiennent fidèlement, l'accroissent par l'ardeur même avec laquelle ils la ressentent, et fixent pour des siècles l'émotion fugitive, qui a rempli un moment de leur éphémère existence. Telle est l'œuvre des artistes et des poëtes, qui vont poursuivant et adorant partout les reflets épars de l'éternelle beauté. Mais ils ne se contentent pas de la représenter comme elle leur apparaît dans ces symboles obscurs, qui la voilent en même temps qu'ils la manifestent. Repoussant une imitation servile, ils la reproduisent, en lui donnant ce je ne sais quoi d'achevé que suggèrent les règles secrètes de l'idéal, cette loi souveraine de l'art. C'est par là qu'ils atteignent tous les ordres de beauté qui peuvent nous toucher : et la beauté physique, qui présente dans leur splendeur les manifestations de la vie, et la beauté de sentiment, qui exprime les mouvements du cœur, et la

beauté intellectuelle, où éclate le triomphe de l'esprit sur la matière, et enfin la beauté morale, qui offre à notre admiration la force d'une âme maîtresse d'elle-même, sachant immoler l'intérêt et la passion au devoir, et déployer l'héroïsme du sacrifice.

M. Jouffroy voyait dans le beau le côté religieux du bien, comme dans la justice et la sympathie il en voyait le côté moral. Par tous les points de son système, il aboutissait à Dieu créateur de l'ordre universel; car, selon ses fortes expressions, le vrai, c'est l'ordre pensé; le bien, c'est l'ordre réalisé; le beau, c'est l'ordre exprimé. Ses idées à cet égard, déjà arrêtées en 1825, ont été exposées surtout dans son *Cours de droit naturel*<sup>1</sup> et dans son *Esthétique*<sup>2</sup>. Ces deux ouvrages ont conservé la forme de leçons, qui n'est pas toujours la meilleure pour composer des livres. Ils n'en sont pas moins l'un et l'autre ingénieux, savants et profonds. Le premier a été publié presque en entier par M. Jouffroy lui-même, et peut être regardé comme la plus importante de ses œuvres. Dans le second,

<sup>1</sup> Cet ouvrage se compose de trois volumes in-8°, dont les deux premiers ont été publiés par M. Jouffroy lui-même et dont le troisième a été par M. Damiron, de 1834 à 1842. M. Damiron en a donné, en 1845, une seconde édition, en deux forts volumes in-8°.

<sup>2</sup> *Cours d'Esthétique*, 1 volume in-8°, publié en 1845, par M. Damiron.

M. Jouffroy développe, à travers des aperçus délicats et de fermes jugements, sa doctrine, à laquelle il n'a manqué que de recevoir de lui une forme plus éclatante pour devenir un monument aussi parfait qu'original. Ce précieux volume, tiré d'une rédaction ancienne, a été, après la mort de M. Jouffroy, publié avec d'autres ouvrages, par le savant philosophe et l'ami fidèle, qui durant sa vie a été placé si près de son cœur, a pénétré si avant dans son esprit, par M. Damiron, devenu, pour ainsi dire, le légataire aussi soigneux qu'éclairé de sa mémoire, et chargé de présider aujourd'hui votre séance, comme pour mieux consacrer un éloge auquel se mêle si naturellement le sien.

M. Jouffroy n'était pas seulement un grand penseur; il était un habile et brillant écrivain. Fortement attaché aux conquêtes de la raison et aux droits de la liberté, il travaillait dans les journaux à les soutenir et à les étendre. Dans notre pays, où il y avait toujours eu de l'esprit, il y avait de plus alors de l'esprit public. Tout ne s'y réduisait pas au bien-être; gagner et jouir n'y étaient pas l'unique affaire d'une société civilisée. On y avait des désirs plus hauts : on y recherchait de plus nobles satisfactions : on y honorait la pensée, on y aimait la liberté, on y tenait au droit. Ces beaux sentiments, qui animaient à peu près toute la jeunesse

française, ce fut pour les faire prévaloir, en ce qu'ils avaient de plus élevé et de plus généreux, qu'avec un grand nombre de ses amis, la plupart exclus de l'Université et réfugiés dans la presse, M. Jouffroy coopéra vers cette époque à un journal qui devint rapidement célèbre, *le Globe*. Ce journal occupe une place considérable dans l'histoire intellectuelle de la restauration. Il fut l'œuvre de jeunes gens pleins d'esprit, de savoir, de talent, de confiance, qui, libéraux dans les lettres comme dans la politique, admirant le beau sans préjugé d'école, croyant au droit sans exagération de parti, eurent l'ambition de concilier les doctrines littéraires en ce qu'elles contenaient de vrai, d'unir les principes sociaux en ce qu'ils avaient de nécessaire, d'être justes envers tous les pays sans rester moins attaché au leur, et d'avoir les idées de leur temps, tout en comprenant celles des autres. Ils s'y montrèrent novateurs avec retenue, érudits avec élégance, critiques avec verve, politiques avec élévation. Ils y poursuivirent les plus nobles buts, dans ces jours de conviction et d'espérance, de lutte mesurée et d'honnêteté enthousiaste, où la presse, contenue par la loi, était libre sans être subversive, éclairait l'opinion publique et ne l'égarait point, servait d'instruction aux uns et de frein aux autres, rendait tant de mauvaises choses impossibles et tant de bonnes obligatoires, ne laissait pas arriver

au mépris de l'honnête ni persister dans la résistance à l'utile, et où l'on croyait avec bonheur que, la France s'éclairant de plus en plus, les progrès constants de ses idées assureraien des succès durables à ses institutions.

Ce remarquable journal, qui a compté depuis dans les diverses académies de l'Institut presque autant de membres qu'il avait alors de rédacteurs, dut à M. Jouffroy des articles très-spirituels. Les principaux de ces articles furent d'admirables petits traités sur des questions philosophiques, et des morceaux achevés d'histoire générale qui ont mérité de survivre au moment où ils avaient été écrits, et d'être conservés dans les volumes de ses *Mélanges*<sup>1</sup> comme des modèles de forte pensée et du plus beau langage. Le *Globe* fut en quelque sorte une vaste chaire du haut de laquelle M. Jouffroy prit le public même pour élève. Il lui adressa, vers ce temps, la traduction de la *Philosophie morale*<sup>2</sup> de Dugald Stewart, précédée de la célèbre préface où parurent les grandes qualités de son esprit et les tranquilles éclats de son talent.

<sup>1</sup> *Mélanges philosophiques*, 1 volume in-8°, 1855. — Outre ce premier volume de Mélanges, M. Damiron en a fait paraître en 1842 un second, qui contient le Mémoire de M. Jouffroy sur l'*Organisation des sciences philosophiques* et son Mémoire sur la *Légitimité de la distinction de la psychologie et de la physiologie*.

<sup>2</sup> *Esquisses de philosophie morale*, de Dugald Stewart, 1 volume in-8°, 1826.

Peu de temps après la publication de ce livre, M. Jouffroy fut rendu à l'enseignement auquel on n'aurait jamais dû l'enlever. En 1827 le pays, qu'on avait voulu ramener en arrière, se porta soudain en avant. Une majorité libérale sortit des élections. La France signifia ses vœux par ses choix. Elle adopta pour en être le représentant principal, le noble philosophe, le généreux et sage politique qui, ami fidèle de la dynastie, défenseur persévérant de la liberté, avait soutenu le droit en toute rencontre, repoussé l'arbitraire sous toutes les formes et montré, dans un langage devenu presque populaire quoique magnifique, l'inviolable force de l'égalité civile. Lorsque M. Royer-Collard fut appelé à présider la chambre dont sept collèges électoraux l'avaient nommé membre ; lorsque le ministère réparateur de M. de Martignac rétablit les droits politiques dans leur sincérité, et s'attacha à faire vivre en un affectueux accord l'ancienne royauté et la nation nouvelle ramenées au respect commun de la charte, l'esprit ne fut plus traité en suspect. Il reprit les positions qu'il avait perdues. Ses sanctuaires fermés se rouvrirent ; de grands talents furent entendus de nouveau dans ces chaires éloquentes d'où, retracant la marche des théories philosophiques, l'histoire de la civilisation moderne, les destinées de la littérature nationale,

MM. Cousin, Guizot et Villemain répandirent tant d'idées avec tant d'éclat. Tous les exilés de l'université y rentrèrent et M. Jouffroy parut comme professeur suppléant dans la vaste enceinte de la Sorbonne.

De ce moment il ne quitta plus l'instruction publique, où il obtint de solides et brillants succès. Devenu, après 1830, maître de conférences à l'École normale et nommé adjoint de M. Royer-Collard à la chaire d'histoire de la philosophie moderne, il parvint de plus, en 1832, par droit de mérite et par voie d'élection, à la chaire de la philosophie ancienne au collège de France. C'est dans la première, qu'il donna sur le droit naturel ces savantes et belles leçons qui, réunies aujourd'hui en un grand ouvrage, contiennent sous sa dernière forme la théorie morale de M. Jouffroy. C'est dans la seconde, qu'à l'occasion de la philosophie ancienne, il fit un vrai cours d'histoire générale, dont les vues fortes et vastes mériteraient, sous bien des rapports, d'être publiées.

M. Jouffroy avait le talent de l'historien, mais il avait surtout l'esprit de l'histoire. Attiré par les grands spectacles que donnent les peuples sur la vaste scène du monde, où se déroule l'action longue et suivie dans laquelle chacun d'eux prend tour à tour son rôle, il en avait recherché le plan, étudié le théâtre, observé et jugé les acteurs. Aussi ce drame de l'hu-

nité a-t-il essayé d'en expliquer la marche et la signification.

De puissants ou d'ingénieux devanciers l'avaient précédé en cette voie. Bossuet, du point de vue catholique, avait été, au dix-septième siècle, l'admirable interprète de la Providence, dont il a cherché, en son *Histoire universelle*, les desseins dans la succession des événements, la grandeur et la chute des empires. Cent cinquante ans plus tôt, Machiavel, observateur attentif de la formation des souverainetés et du développement des républiques, dans son livre effrayant du *Prince*, et dans son ouvrage immortel des *Décades*, avait tiré de certains faits de l'histoire des règles pour la politique, en se rendant le théoricien trop peu moral de la conduite humaine. A une époque plus rapprochée de la nôtre, Vico, embrassant d'une pensée hardie, mais avec une connaissance insuffisante, la civilisation du genre humain, lui avait assigné, par des procédés hasardeux, des phases arbitraires. Presque en même temps Montesquieu, habile historien des lois, savant appréciateur des gouvernements et des peuples, noble jurisconsulte de l'humanité, avait pénétré avec sagacité dans l'arrangement des États, et donné souvent avec profondeur la raison de leurs institutions. Enfin, à moins de distance encore de nous, Herder, narrateur enthousiaste des *idées* du genre humain, a rattaché ces

idées par des dépendances trop étroites à l'action extérieure de la nature sur l'homme, et il a été tout à la fois trop poétique dans ses élans et un peu trop matérialiste dans ses explications.

Après ces beaux génies ou ces rares esprits, M. Jouffroy, qui a l'ambition de les dépasser parce qu'il a l'avantage de partir du point même où ils se sont arrêtés, jette à son tour de grandes vues sur l'histoire générale. Appliquant à l'humanité ce qu'il a trouvé dans l'homme, il soumet l'espèce aux mêmes épreuves que l'individu, la fait agir d'abord par ses instincts, améliorer ensuite par ses idées, et il montre le progrès des sociétés dans leur succession. Les peuples ne se sont remplacés, après l'accomplissement de leur tâche et au moment de leur fatigue, que pour contribuer de plus en plus, par une collaboration héréditaire, quelquefois interrompue mais toujours reprise, à la réalisation de l'ordre universel. L'histoire le conduit ainsi aux mêmes conclusions que la philosophie.

Laissant de côté les civilisations de l'extrême Orient, qui sont restées isolées et imparfaites et n'ont point participé au mouvement progressif du monde, il étudie la civilisation qui s'est développée aux bords de la Méditerranée. Cette civilisation, qui a continué en se perfectionnant sans cesse, dont les grands hommes par l'intelligence ont fourni les idées, dont les grands

hommes par l'action ont réalisé les progrès, que les penseurs devancent, que les politiques conduisent, que les lois constatent, que les arts expriment, à laquelle le mélange des races apporte de nouveaux aliments et l'emploi des armes ouvre de plus vastes espaces, que les peuples policiés ont répandue par la conquête chez les barbares, lorsqu'ils étaient les plus puissants, et que les barbares sont venus chercher chez les peuples policiés lorsqu'ils les ont trouvés les plus faibles, M. Jouffroy en montre les destinées admirables, les défaillances et les retours, et, durant trente siècles, les phases diverses et les résultats prodigieux. Il la suit de lieu en lieu et pour ainsi dire de monde en monde. Il la fait voir, dans sa marche qui ne se ralentit jamais que pour s'accélérer, passant agrandie du monde grec au monde romain, du monde romain au monde moderne, rendu supérieur par le christianisme et la science, occupant l'Europe, embrassant l'Amérique, enveloppant l'Afrique, s'étendant de tous les côtés en Asie, prenant position dans la Nouvelle-Hollande, possédant ou surveillant toutes les îles de la terre, et destiné à devenir le monde définitif, le monde de l'humanité.

M. Jouffroy parcourt ce vaste ensemble du vol rapide de sa pensée, qui ne s'arrête que sur les plus hauts sommets de l'histoire. Il ne descend jamais aux détails,

qui ne sauraient arrêter un philosophe, mais qui gêneraient quelquefois un historien. Dans son cours de 1855, très-fécond en grands aperçus, il a essayé de donner les explications et presque les lois de ces mouvements alternatifs et de ces progrès réguliers du genre humain. Fontenelle a dit de Leibnitz, en parlant des travaux historiques, dans lesquels ce génie universel avait excellé comme en toutes choses : « Ce qui l'intéresse le plus, c'est l'histoire de l'esprit humain et une succession de pensées qui naissent, dans les peuples, les unes des autres, et dont l'enchaînement bien observé pourrait donner lieu à des espèces de prophéties. » C'est à l'aide de cet enchaînement, et par l'observation attentive du passé, que M. Jouffroy aurait ambitionné d'arriver à ces espèces de prophéties.

La succession des événements et des institutions s'expliquant par la succession des idées, dont ils ne sont que la traduction extérieure, il crut que la succession des idées pouvait à son tour être tirée des lois mêmes de l'intelligence. En poursuivant ses recherches, il renonça bientôt à la vanité trop peu philosophique de cette espérance. L'humanité, dans sa marche ascendante, ne décrit pas une orbite invariable, mais suit en quelque sorte une spirale indéfinie, et son action future, venant d'elle-même, ne peut être ni déduite

de mobiles qui n'existent pas encore, ni calculée dans des mouvements qui ne sont jamais identiques. On sait qu'elle avance, mais on ignore où elle va. Si les traces de son passé laissent entrevoir les directions de son avenir, elles ne permettent pas d'en mesurer les vitesses, d'en assigner les durées, encore moins d'en prévoir les effets lointains, destinés à leur tour à devenir des causes. Celui qui a marqué le but s'est réservé la connaissance de la route. Il a donné seulement à l'homme la lumière de l'intelligence pour s'y conduire de mieux en mieux, et la force de la volonté pour s'y avancer de plus en plus; et, tout en l'appelant à plus de clairvoyance par plus de science, il lui a voilé soigneusement l'avenir, pour lui conserver l'attrait de l'incertitude, l'effort de la liberté; le mérite de la décision, la récompense de la sagesse.

M. Jouffroy était appelé parmi vous à des titres nombreux et divers. Les trois sections d'histoire, de morale et de philosophie auraient pu le réclamer comme membre. Il appartint successivement aux deux dernières, et fit des travaux éminents pour toutes. Qui de vous ne se souvient du simple et émouvant récit du siège de Tripolitza, qu'il lut, il y a quatorze ans, à la place même où je parle, et qui nous fit assister à l'un des épisodes les plus animés de la lutte héroïque d'où est sortie l'indépendance de la Grèce moderne? Qui de

vous n'applaudit au beau rapport qu'il composa sur les écoles normales primaires, et n'y trouva, présentés avec une supériorité morale et une prévoyance politique également rares, les sentiments qui devaient inspirer les maîtres dans l'enseignement du peuple, et les maximes d'après lesquelles devait se diriger l'État dans le choix, l'éducation et la surveillance des maîtres? Enfin, qui de vous ne prit le plus vif intérêt au mémorable combat qu'en habile champion de l'âme il engagea en votre présence contre le plus célèbre et le plus valeureux champion du corps, et à la suite duquel, malgré les puissants efforts de M. Broussais, on peut dire que la psychologie triompha de la physiologie dans le champ clos philosophique?

M. Jouffroy descendit aussi dans une autre lice. La révolution de 1850 lui avait ouvert l'accès de la carrière politique. Cette révolution, assurant la liberté sous la monarchie, avait conquis son assentiment et ému son patriotisme. Le gouvernement représentatif, qu'elle affermisait, lui semblait fait surtout pour un peuple que ses traditions rendaient monarchique, que ses idées rendaient libéral, et qui avait besoin de se régir avec indépendance et avec régularité, sous l'empire commun de ses principes et de ses habitudes. M. Jouffroy ne se contenta point de l'approuver, il voulut le servir. Il entra, dès 1851, dans la chambre

des députés; il y entra avec la plupart de ses amis, appartenant comme lui, à cette génération nourrie des plus saines doctrines, attachée aux plus hauts intérêts, qui a eu le rare mérite de respecter en étant au pouvoir tout ce qu'elle avait professé lorsqu'elle était dans l'opposition, d'y faire elle-même ce qu'elle avait réclamé d'autrui, et qui, appliquant les beaux principes et réalisant les vraies promesses de 1789, a donné à notre pays le plus grand bien-être dont il ait joui, la liberté la plus étendue qu'il ait encore exercée, le gouvernement le plus modéré qu'il ait jamais eu.

Pendant dix années M. Jouffroy s'associa quelquefois par ses discours, plus souvent par ses votes, aux utiles mesures qui furent adoptées dans ces chambres où se discutait le mérite des lois, et d'où se dirigeait la conduite des affaires. Il y porta l'amour de la liberté et l'esprit de gouvernement. Ses généreux sentiments l'y rendirent l'objet d'une grande estime, et sa parole élevée l'y fit toujours écouter avec un véritable respect. Mais il n'y prit jamais un premier rôle; il n'en avait ni le désir ni le moyen. Pour dominer dans les assemblées libres, il faut cette rapidité d'esprit, cette ardeur de caractère, cette verve de talent qui font penser plus vite, vouloir plus fort, parler mieux que les autres, et permettent de les décider en les éclairant, de les conduire en les devançant. Or, M. Jouffroy ne se hâtait en

rien. Il avait besoin du temps, qu'il regardait comme seul capable de prévenir les erreurs dans les délibérations et les fautes dans les affaires. Il examinait les questions avec lenteur, pour les traiter avec sûreté. Accoutumé à ne parler qu'après avoir longtemps réfléchi, à instruire sans chercher à émouvoir, lorsqu'il paraissait à la tribune, c'était beaucoup plus en philosophie qu'en orateur, et il aimait mieux y exposer des principes qu'y soutenir des partis.

Vers la fin cependant, il s'engagea dans la politique active plus qu'il ne l'avait fait d'abord. Un moment même, contre les habitudes mesurées de son esprit, il prit part à des débats où l'on s'étonna de le voir entrer. Peu fait pour ces luttes ardentes, auxquelles d'ailleurs de récents souvenirs, non moins que ses inclinations naturelles, auraient dû le rendre étranger, il en ressentit plus vivement qu'un autre les amertumes, et dans les pénibles agitations de la politique il eut à regretter les travaux paisibles de la science.

Sans doute il se proposa de retourner alors aux grandes et sereines pensées dans lesquelles il trouvait les satisfactions de l'intelligence, le calme de l'âme, et la gloire de son nom. Mais sa santé, depuis longtemps ébranlée, s'altéra de plus en plus. Le mal nerveux qui l'avait râmené, bien jeune encore, au repos de ses montagnes s'était porté sur la poitrine, et l'avait con-

traint de passer l'hiver de 1856 en Italie, sous le doux climat de Pise, où, dans un accès de découragement, il fit sa préface un peu sceptique aux œuvres de Thomas Reid<sup>1</sup>. Il y avait été suivi par la femme dévouée à laquelle l'unissait un tendre attachement et qu'il venait de se donner pour compagne.

A son retour d'Italie, il avait essayé de reprendre son cours, sans avoir assez de force pour le continuer longtemps. Il se détacha en 1841 de la vie publique, comme il avait été contraint de renoncer en 1839 à l'enseignement. Quoique l'esprit fût en lui plus percant, plus étendu, plus vigoureux que jamais, le corps était défaillant et l'âme ressentait des tristesses mortelles. C'est dans cet état de mélancolique faiblesse qu'il alla visiter une dernière fois ses montagnes. Il arriva aux Pontets le premier dimanche de juillet, fête de son village, et il écrivit ensuite avec une émotion profonde et poétique qui le rappelle tout entier : « Tous les « souvenirs de mon enfance se mêlaient dans mon « esprit aux changements que le temps a produits dans « mon pays et dans ma famille... Sous le toit paternel, « plus de fête, plus de mouvement; mon frère y était « seul... Nous n'avons pas même diné à la maison.

<sup>1</sup> La traduction des *Oeuvres complètes de Thomas Reid*, en 6 volumes in-8°, avait été commencée en 1828, et fut terminée en 1836.

« Nous sommes allés à Mouthe, chercher mon oncle,  
« la seule personne qui put nous rappeler les jours  
« d'autrefois. Les autres dorment tous autour de l'é-  
« glise. La nature seule n'avait pas changé; elle étalait  
« devant nous son éternelle jeunesse. Le vallon était  
« comme une corbeille de fleurs. L'air était plein de  
« parfums; les abeilles y bourdonnaient aux rayons  
« d'un soleil étincelant. Les grands bois sumaient au  
« loin, et un profond silence y laissait la pensée libre  
« de s'élever à Dieu et de se souvenir du passé. Ce passé,  
« nous n'en avons pas dit un mot; ce mot nous eût fait  
« pleurer. Nous y pensions en parlant d'autre chose. Ce  
« jour a été le seul pour moi depuis que j'ai quitté  
« Paris; mais je ne regrette pas d'avoir fait cent lieues  
« pour le trouver. »

Il ne lui était plus réservé d'en voir de pareil. A peine rentré dans Paris, la maladie dont il était atteint prit un caractère plus grave. Le sang sortait souvent à flots pressés de sa poitrine affaiblie. Condamné au repos et au silence, il se livrait aux plus hautes, comme aux plus religieuses méditations; il trouvait qu'au fond il n'y avait pas bien loin de ce monde à l'autre, et que Dieu, qui les contenait tous deux dans son sein, restait la patrie commune des vivants et des morts. Il puisait dans cette pensée de profondes consolations et d'inéfables douceurs. « Je ressens, écrivait-il le 20 décem-

« bre 1841, bien peu de temps avant de mourir, tous  
« les bons effets de la solitude. En se retirant de son  
« cœur dans son âme, de son esprit dans son intelli-  
« gence, on se rapproche de la source de toute paix  
« et de toute vérité qui est au centre, et bientôt les  
« agitations de la surface ne semblent plus qu'un vain  
« bruit et une folle écume... La maladie est certaine-  
« ment une grâce que Dieu nous fait, une sorte de  
« retraite spirituelle qu'il nous ménage pour nous  
« reconnaître, nous retrouver, et rendre à nos yeux la  
« véritable vue des choses. »

Dans le mois même où il traçait ces dernières lignes, sentant que sa fin n'était pas éloignée, il fit venir des Pontets son frère pour arranger ses affaires de famille, et ne pas en laisser après lui les embarras à sa compagne désolée, à ses chers et jeunes enfants. Il lui dit en présence de sa femme, qu'il voulait préparer à sa mort . « Dieu ne serait pas injuste en me retirant sitôt de ce monde. Il m'a donné quarante-cinq ans de bonheur; peu d'hommes en ont eu autant. Il m'a fait sortir de mon village, où aucune route n'était tracée, pour me conduire à Paris, où tout m'a réussi, et où j'ai tout obtenu sans avoir jamais rien demandé. »

A mesure que son mal augmentait et que le terme fatal approchait, sa clairvoyance devenait plus vive, et il regrettait de ne pouvoir écrire ce que l'esprit, de plus

en plus détaché du corps, lui révélait. Sa femme lui proposa de l'écrire sous sa dictée. — « Non, répondit-il; je sens que parler me ferait mourir, et j'ai si peu de temps à vivre, que je ne veux pas abréger les instants que j'ai à passer encore avec vous. » Malgré sa faiblesse, il ne cessa pas de se lever jusqu'au 28 février 1842. Ce jour-là il dit à son médecin : « C'est mon dernier jour. » Le lendemain, 1<sup>er</sup> mars, après une nuit moins agitée qu'à l'ordinaire, il se réveilla en toussant à cinq heures du matin. Il dit à sa femme, accourue auprès de lui : « Ne trouvez-vous pas que ma figure se décompose? — Non, lui répondit-elle. — Je sens cependant que je me décompose, et je vois tout rouge. » — Un quart d'heure après, éprouvant un peu de gêne dans la respiration, il se souleva pour dire quelques mots de tendresse et d'adieu à sa femme; puis, laissant retomber sa tête, il s'éteignit dans le plus grand calme.

La mort, en le frappant si jeune, a inspiré d'autant plus de regrets qu'elle a détruit plus d'espérances. Ayant à peine atteint sa quarante-sixième année, M. Jouffroy, dans la maturité de l'âge et la force de l'intelligence, aurait pu construire en entier le vaste édifice qu'il se proposait d'élever à la science et dont il ne laissa que de magnifiques fragments. Réfléchir était son besoin; connaître, son bonheur. Il portait

sur son visage les traces de cette méditation constante et heureuse. En l'apercevant, on était d'abord frappé de la noblesse calme de ses traits et de leur repos lumineux. Son vaste front semblait le siège des plus hautes et des plus tranquilles pensées. Ses yeux doux et pénétrants étaient en quelque sorte tournés au dedans de lui-même, et leur transparence profonde laissait voir les objets purs et beaux sur lesquels se fixaient incessamment ses regards. Sa bouche fine et bienveillante exprimait les délicatesses de son esprit et les sympathies de son cœur, et sa tête forte et sereine respirait comme un air d'intelligence satisfaite et de pureté réfléchie. Étranger par les inclinations au mal qu'il avait compris par les idées, en lui l'expérience de la raison n'avait en rien altéré cette innocence de sentiments qui est, pour ainsi dire, la chasteté de l'âme. A qui n'aurait pas connu la bonté de sa nature, la distinction un peu sévère de ses manières aurait pu paraître de la froideur. Des régions élevées qu'habitait sa pensée il semblait avoir rapporté et retenu une certaine hauteur de caractère, qui était de la dignité et non de l'orgueil. Esprit puissant, noble cœur, talent rare, ayant cherché le vrai, voulu le bien, aimé le beau, sérin apôtre de la raison, poétique interprète de l'art, il s'est rendu respectable par ses actes, il demeure illustre par ses œuvres, et son souvenir, qui nous reste

si cher, vivra aussi longtemps qu'on admirera la grandeur de l'intelligence dans un philosophe, et qu'on honorera l'intégrité de la vie dans un homme de bien.

M. LE BARON

# DE GERANDO

## NOTICE

LUE A LA SÉANCE PUBLIQUE ANNUELLE DU 16 DÉCEMBRE 1854

Messieurs,

M. de Gerando appartient, par beaucoup de ses idées comme par sa naissance, à un siècle dont il est aujourd’hui de bon goût de condamner l'esprit, de maltraiter les efforts, de mépriser les espérances. Ce siècle a conquis la tolérance, recherché la justice, proclamé le droit, revendiqué l'égalité civile, recommandé la fraternité humaine, banni la cruauté des institutions pénales, repoussé l'arbitraire de l'ad-

ministration publique, voulu faire de la raison le guide des intelligences, de la liberté la condition des gouvernements, du progrès l'ambition des peuples, de la loi la souveraine de tout le monde. L'ordre matériel ne lui doit pas moins que l'ordre moral. Si le génie élevé du dix-septième siècle a créé surtout ces sciences de l'espace, du mouvement et des nombres qui ont mieux fait connaître les cieux et leurs lois; le génie analytique du dix-huitième siècle a fondé ces sciences des éléments, des corps et des êtres animés qui ont mieux fait connaître toutes les choses de la terre, et ont préparé une domination inattendue sur la nature à l'homme, dont elles ont accru sans mesure la puissance et le bien-être. Assez d'autres parlent des erreurs d'un siècle auquel remontent tant d'heureux changements, insistent sur ses excès, le montrent sceptique avec emportement, subversif avec ignorance, utopiste avec crédulité; ici et devant cette Académie, qui est l'une de ses créations, il n'est pas hors de propos de rappeler tout ce qu'il a donné ou promis, ses magnifiques vœux pour le genre humain, ses titres immortels à notre reconnaissance.

De ce siècle où il est né, M. de Gerando a pris les généreuses doctrines sans en suivre les regrettables écarts. Philosophe et chrétien, ses idées ne l'ont pas privé de ses croyances. Son esprit a été consacré à la

recherche de la vérité, comme sa vie à la pratique du bien. Le premier en France il a rectifié les théories de son temps par les théories des autres siècles, et il a éclairé la philosophie par l'histoire. Épris du bonheur général, il a travaillé, durant cinquante années, à rendre ses semblables plus éclairés et plus heureux, en répandant au milieu d'eux sous toutes les formes les idées les plus saines et les plus morales, et en y exerçant un infatigable apostolat de bienfaisance.

Marie-Joseph de Gerando naquit à Lyon le 29 février 1772. Son père était architecte de la ville, où il construisit l'église de la Charité et plusieurs des édifices les plus élégants de la place Bellecour. Sa mère, distinguée par l'esprit, était éminente par la bonté. Marie-Joseph ne laissa pas soupçonner d'abord ce qu'il serait un jour. Cachant une pénétration déjà forte et réfléchie sous une gravité précoce et une timidité silencieuse, il fut déclaré peu intelligent par ses premiers maîtres, plus frappés de ce qui manquait à l'enfant que de ce qui annonçait l'homme. Cette sentence d'incapacité spirituelle fut bientôt cassée par des maîtres doués d'une sagacité plus judicieuse. Reçu au collège des Oratoriens de Lyon, il obtint des succès éclatants dans les études sérieuses. Déjà se déclarait la pensée domi-

nante de sa vie. Dans une maladie dangereuse à laquelle il fut sur le point de succomber à l'âge de seize ans, il adressa à Dieu la prière *de lui conserver une existence qu'il ne lui demandait que pour faire le bien.* Afin de se rendre l'administrateur des secours divins et le pieux serviteur de l'humanité, il voulut d'abord entrer dans les ordres. Il fut donc admis au séminaire de Saint-Irénée, où, après avoir achevé sa philosophie, il était prêt à partir pour la maison oratorienne de Saint-Magloire à Paris, lorsque les événements qui changèrent la constitution de la France, et les décrets de l'Assemblée constituante, qui fermèrent les congrégations religieuses, donnèrent un autre cours à sa destinée.

Le séminariste se fit écrivain à l'âge de dix-neuf ans, et soldat à l'âge de vingt et un ans. D'abord la plume à la main, ensuite le mousquet au bras, il défendit les beaux principes de justice générale, de liberté religieuse et civile, qu'avaient invoqués les généreux esprits du dix-huitième siècle, et qu'avait eu pour objet d'établir la grande révolution de 1789. Il entreprit cette double campagne de concert avec un de ses condisciples les plus distingués, avec Camille Jordan, qui devait honorer un jour la tribune française, et qu'une entière conformité de sentiments et une certaine diversité de caractère, l'accord dans les idées et la différence dans

les talents, des épreuves subies d'un même courage pour la même cause, la plus tendre confiance et le dévouement le plus doux, unirent à lui d'une amitié inaltérable depuis le collège jusqu'à la tombe.

Les deux précoces publicistes, entrant dans le débat que provoquait la constitution civile du clergé, écrivirent en commun une suite de brochures pour réclamer une entière liberté de conscience, et, lorsque l'intrépide ville de Lyon se souleva contre les excès démagogiques, après les journées du 31 mai et du 2 juin 1793, ils s'enrôlèrent l'un et l'autre dans la milice de leur quartier. Grand et frêle, maladroit et brave, ayant l'ardeur nouvelle du citoyen et encore un peu de l'ancienne gaucherie du séminariste, le jeune de Gerando devint grenadier dans la compagnie de la rue du Buisson. Il concourut aux préparatifs de défense de la ville insurgée, et il affronta les périls d'une guerre que les passions déchainées devaient rendre sans merci. La Convention asservie mais impérieuse, déjà mutilée mais encore obéie, avait décrété le siège et la ruine de la cité rebelle. Ses commissaires hâtaient, dans les départements du voisinage, les levées destinées à en resserrer le blocus et à exécuter l'arrêt de proscription lancé contre elle. De leur côté, les Lyonnais parcourraient les pays d'alentour, avec leurs hardis détachements, afin de conduire des vivres dans leurs murailles,

d'y transporter des munitions et des armes, et d'éten-  
dre au loin l'insurrection libératrice.

Un de ces détachements, dont faisait partie M. de Gerando, avait été envoyé au delà du Rhône, dans les montagnes du Forez. Il y rencontra, le 28 septembre, les troupes de la Convention qui descendaient de l'Auvergne. Après s'être quelque temps défendu, il fut accablé par le nombre. Atteint d'une balle à la jambe, M. de Gerando tomba sur le champ de bataille. Il y attendait la mort ; mais le chef de la troupe victorieuse, touché de sa jeunesse et poussé par un sentiment d'humanité, le couvrit de son corps, et dit à ses soldats, prêts à faire feu sur lui, qu'on n'arracherait la vie au blessé qu'en prenant la sienne.

Il n'était sauvé qu'à demi. Transporté sur la paille d'une charrette à Saint-Étienne, il fut jeté entre un aliéné et un assassin, dans un cachot infect, d'où il ne sortit au bout de trois mois que pour être jugé. Le tribunal militaire devant lequel il comparut se bornait à constater la rébellion, et, après l'avoir constatée, il la punissait de mort. Une seule question était posée : — *L'accusé a-t-il été pris les armes à la main ?* — Lorsque M. de Gerando eut été conduit devant l'expédition tribunal, la question mortelle fut posée par le président. La réponse ne semblait pas douteuse. Souffrant encore de sa blessure, pâle mais tranquille, portant

un regard résigné mais assuré sur ses juges, le prisonnier attendait le redoutable *oui* qui devait l'envoyer à la mort, quand il vit s'avancer à la barre celui à qui sa garde avait été confiée, et qui, dans un noble élan de compassion, dit sans hésitation : *Non*. Par ce mensonge généreux et inespéré, M. de Gerando fut sauvé et redevant libre.

Mais que faire d'une liberté non moins embarrassante qu'incertaine en 1794 ? La ville de Lyon avait succombé. Ses habitants vaincus périssaient en foule par la main du bourreau, ou sous la mitraille du canon, devenu un instrument de supplice ; ses maisons étaient abattues par le marteau révolutionnaire, et elle avait perdu jusqu'à son nom. La prudence ne permettait pas à l'un de ses défenseurs si miraculeusement épargné de rentrer dans ses murs. Il y aurait été infailliblement pris, et aurait exposé ses parents, qui, le croyant mort après la malheureuse expédition du Forez, avaient fait célébrer un service funèbre pour le repos de son âme. Dans les perplexités de cette dangereuse position, il chercha comme tant d'autres un refuge au milieu de l'armée. On pouvait y servir la France sans se rendre complice ou sans tomber victime des violences de la révolution. Un régiment de chasseurs était dans le voisinage : de Gerando s'y enrôla.

Après avoir été, en moins de deux ans, séminariste

par goût, publiciste par occasion, insurgé par devoir, le voilà chasseur de la république par nécessité. Il ne le fut pas longtemps. Au lieu d'être envoyé à la frontière, le régiment où il avait pris du service reçut l'ordre d'entrer dans Lyon. Le déguisement protecteur de son uniforme et le bruit répandu de sa mort ne dérobèrent pas longtemps M. de Gerando aux regards du parti victorieux. Il s'y livra en quelque sorte lui-même. Il ne put résister au besoin d'embrasser sa mère, et un jour, de nombreuses victimes conduites au supplice passant devant sa compagnie sous les armes, il reconnut parmi elles plusieurs de ses amis et de ses proches. A ce douloureux spectacle, lui qui, deux fois, avait vu la mort de si près et sans aucun trouble, tomba évanoui au milieu des rangs. Dénoncé par sa défaillance, reconnu par ses ennemis, il fallut fuir ou périr. Son commandant lui-même facilita son évasion. Il l'envoya guérir sa blessure mal fermée en Savoie, d'où M. de Gerando rejoignit en Suisse Camille Jordan, qui s'y était réfugié après le siège de Lyon.

Les deux amis, éloignés de leur patrie, mais rapprochés l'un de l'autre, passèrent quelques mois dans les distractions de l'étude, les douceurs de l'intimité, et aussi dans ces espérances si faciles aux malheureux durant la jeunesse, et souvent si fondées pour les vain-

cus pendant les révolutions. Ils parcoururent la Suisse à pied, vivant de peu, admirant beaucoup et la beauté variée des lieux, et la grandeur perpétuée des souvenirs et la tranquille liberté des habitants. Un jour cependant qu'ils traversaient ses hautes montagnes, ils furent enveloppés par le tourbillon d'une tourmente glacée. Le corps saisi par le froid et l'âme livrée au découragement, M. de Gerando tomba sur la neige. Il n'avait ni la force ni le désir de s'en relever. Camille Jordan le secoua, le ranima, le soutint et le conduisit jusqu'au village voisin. Les deux amis n'eurent pas même la consolation d'être toujours malheureux ensemble. L'insuffisance de leurs ressources les contraignit à se séparer. Chacun d'eux alla où il pourrait vivre. Camille Jordan se rendit à Londres, et y vit de près le gouvernement représentatif, qu'il devait admirer alors en Angleterre et défendre plus tard en France. De Gerando partit pour Naples, où l'un de ses parents avait une riche maison de commerce et le chargea de la tenue de ses comptes en qualité de commis.

C'est dans l'exil, et pour ainsi dire dans un comptoir, que M. de Gerando se forma aux plus hautes méditations, et qu'il acquit des connaissances étendues presque sans livres. De l'aube au déclin du jour, il appartenait à autrui, enregistrait, recevait, comptait pour gagner son pain. Mais, le soir venu, il s'appartenait à

lui-même, et le commis, devenant alors philosophe, consacrait la plus grande partie de ses nuits à la culture de son esprit. Monté au faîte de la maison, dans une petite chambre qui s'ouvrait sur une terrasse ornée d'orangers et de grenadiers, il se livrait à de fortes études, se posait des problèmes, se traçait des méthodes, portait sur la nature et sur l'homme un regard qui ne s'enfermait point dans l'horizon d'un système, une pensée qui ne s'assujettissait point à la parole d'un maître.

Les méditations nocturnes commencées sur la terrasse d'un marchand, M. de Gerando alla même les poursuivre dans le réduit d'un ermite. Près du cratère du Vésuve, et presque au sommet de la montagne que le volcan couronne de ses feux et revêt de ses laves, s'élève un léger monticule que couvre un petit bois, que surmonte un élégant ermitage, et au pied duquel vient couler, en s'y divisant, le fleuve enflammé. C'est dans cet ermitage, qui sort comme une île verte du sein d'une mer grisâtre, que s'établit, durant plusieurs semaines, M. de Gerando à la place de l'ermite, qui guidait et secourait au besoin les voyageurs. « Rarement, dit-il, j'ai été aussi heureux. Une petite bibliothèque composée de livres choisis était à ma portée; « mais un livre plus sublime était ouvert sous mes « yeux, et ses pages, pleines d'une instruction qui ne

« se trouve nulle part, me fournissaient le sujet d'intarissables méditations. Assis sous les tilleuls de l'ermitage, je portais mes regards sur le spectacle qui « s'offrait à mes yeux. »

Il avait, en effet, devant lui d'imposants aspects de la nature, et de grands souvenirs de l'histoire. A peu de distance, les bouches béantes du volcan; sur les flancs de la montagne, les débris qu'il y avait annoncés depuis vingt siècles; non loin de là, la ville infotunée de la *Torre del Greco*, qu'il avait engloutie un an auparavant, et dont le clocher dominait seul les couches fumantes encore; un peu plus bas, Pompéi et Herculanum, ensevelies, depuis les temps de Néron et de Titus, sous des flots de lave ou des amas de cendres, et reparaissant tout d'un coup avec les restes conservés de la vie antique, comme si elles avaient été habitées la veille; près du même sol, le riant palais de Portici, avec ses jardins enchanteurs cultivés sur des tombeaux, et confinant des deux côtés aux couches arrêtées du volcan et aux flots agités de la mer; en face de l'immobile dévastation, l'amphithéâtre animé sur lequel se dressait la florissante ville de Naples, avec ses rues bruyantes, ses riches palais, ses joyeux habitants et son golfe magnifique.

Le jeune contemplateur, dont je ne fais ici que retracer les impressions et rappeler les pensées, peu de

temps après être descendu de son ermitage passager du Vésuve, quitta aussi son aride comptoir et sa terrasse philosophique de Naples. La Convention, en déposant son orageuse dictature, avait proclamé, dans sa séance du 4 brumaire an IV, une amnistie générale qui permit à de Gerando et à Camille Jordan de rentrer en France. Ils revinrent l'un et l'autre à Lyon, qui, aux élections de l'an V, nomma Camille Jordan membre du conseil des Cinq-Cents.

De Gerando suivit le nouveau député à Paris, où la majorité des conseils venait d'échapper au parti conventionnel, qui dominait encore dans le Directoire. Composée en général d'hommes favorables aux principes de 1789, mais contraires aux doctrines comme aux excès de 1793; conservant le regret de la royauté tout en affectant le respect pour la république, il était difficile à cette majorité d'être juste sans devenir suspecte, et de modérer la révolution sans paraître la trahir. Par son talent aussi bien que par sa résolution, Camille Jordan se plaça au nombre de ses chefs. Organisé d'une commission chargée de régler la police des cultes, il acquit, en défendant les idées qu'il avait soutenues en commun avec de Gerando quelques années auparavant, une célébrité qui ne pouvait manquer d'être bientôt dangereuse. Son rapport fit une sensation profonde et le désigna aux nouvelles proscriptions ré-

volutionnaires lors du coup d'État du 18 fructidor. Ne doutant pas que son ami ne fût au nombre des victimes, de Gerando, que Camille Jordan avait empêché de périr sous la neige en Suisse, déroba à son tour Camille Jordan à la meurtrière déportation dont il était menacé sous le climat de Sinnamari. Dans la nuit du 17 au 18 fructidor, il l'arracha, pour ainsi dire malgré lui, du lit où il aurait été surpris le matin, et le conduisit dans un asile sûr que lui avait préparé son amitié prévoyante. Le lendemain, Camille Jordan entendit sous ses fenêtres les crieurs publiques faire retentir son nom parmi ceux des proscrits, et dut se résoudre, non sans péril, à une nouvelle expatriation. Les deux amis se réfugièrent en Allemagne, et passèrent ensemble la fin de l'année 1797 et les commencements de l'année 1798 dans la ville studieuse et hospitalière de Tübingue.

Ce fut dans cet exil, de sa part volontaire, que M. de Gerando connut et aimra une jeune fille appartenant à une noble famille de l'Alsace que la révolution avait fait tomber de l'opulence dans la pauvreté, mademoiselle Annette de Rathsamhausen, ornée des plus précieux dons de l'esprit, douée des qualités les plus élevées de l'âme, joignant un grand charme à une force singulière, et qui devint alors sa fiancée, pour être un peu plus tard sa fidèle et utile compagne.

Rentré en France au printemps de 1798, époque

où Camille Jordan se rendit une seconde fois en Angleterre, M. de Gerando reprit du service dans l'armée, et fut envoyé en garnison à Colmar, qu'habitait sa fiancée. Simple soldat dans le 6<sup>e</sup> régiment de chasseurs, le programme d'un concours ouvert par l'Institut tomba entre ses mains. La classe des sciences morales et politiques offrait en prix, depuis deux ans, cinq hectogrammes d'or à celui qui traiterait le mieux la question suivante : « Déterminer quelle a été l'influence des signes sur la formation des idées. » M. de Gerando, mettant à profit ses méditations, que n'avaient interrompues ni les disgrâces de l'exilé, ni les travaux du commis, ni les fatigues du soldat, ni même les distractions plus entraînantes du fiancé, entreprit de résoudre ce vaste et délicat problème. Il y était parfaitement préparé. Instruit dans les doctrines diverses, profondément réfléchi, infatigable au travail, capable, entre une évolution militaire et une garde montante, d'examiner un système et d'analyser une langue, penseur méthodique, écrivain expéditif, fort habile dans l'art des classifications sans être très-difficile sur les délicatesses du style, il avait de plus cet âge heureux qui donne le courage d'oser et le moyen de réussir.

Le jeune chasseur en fit l'agréable épreuve. S'étant mis à l'œuvre avec ardeur, mais tard, il n'aurait pas

fini son travail à temps s'il n'avait été aidé par trois charmantes jeunes filles qui lui servirent de secrétaires. Mademoiselle de Rathsamhausen, mademoiselle de Berkheim et mademoiselle Pfeffel, compagnes inséparables, copierent, à mesure qu'il les composait, les pages métaphysiques auxquelles leur esprit ne devait pas comprendre grand' chose, mais qui offraient à leur amitié le plus grand des attraits, celui de rendre service à un philosophe de vingt-cinq ans. C'est écrit de leurs mains que le mémoire de M. de Gerando fut soumis au jugement de vos prédécesseurs, parmi lesquels dominaient les doctrines du dernier siècle et siégeaient les fervents continuateurs de Condillac.

L'école philosophique de la sensation transformée régnait alors sans partage. Confinée dans l'expérience, resserrant trop l'observation, ramenant les opérations de l'intelligence aux impressions des sens, subordonnant en tout le fond à la forme, cette philosophie, que dans le moyen âge on eût appelée nominaliste, devait, par un rigoureux esprit de conséquence, trouver que les sciences n'étaient que des formules, et que les idées se réduisaient à des mots ; elle devait prendre les occasions des phénomènes pour leurs principes, le signe d'un objet pour sa nature. Son accrédité fondateur avait soutenu que tout l'art de penser était dans les

instruments même créés en pensant, que les connaissances de l'homme n'étaient pas dans les lois des choses, mais dans les procédés qui les constatent et les transmettent. Fidèles à sa doctrine, ses confiants disciples, se proposant de déterminer l'action des signes sur les idées, demandaient qu'on cherchât le moyen de perfectionner toutes les sciences restées incertaines par le perfectionnement de leurs langues demeurées vagues, et d'ajouter par l'art d'exprimer à l'art de penser.

Ce n'est pas tout à fait ainsi que M. de Gerando traite cette question aussi étendue que profonde. Comment expose-t-il l'origine des signes, analyse-t-il leur diversité, apprécie-t-il leur influence? La faculté qu'a l'homme non-seulement de pousser des cris que l'instinct comprend, mais de former des sons que l'intelligence change en expressions convenues des idées; non-seulement de produire des gestes que le besoin suggère et traduit, mais d'inventer des signes que la réflexion et le souvenir marquent et reconnaissent comme les indications variées et intelligibles de tout ce qu'il voit, de tout ce qu'il sent, de tout ce qu'il pense, de tout ce qu'il imagine, de tout ce qu'il fait : cette faculté admirable est l'indispensable complément et le magnifique corollaire de la faculté de penser. L'homme parle, parce qu'il pense; parce qu'il

pense, il donne aux sons qu'il profère une signification conventionnelle pour les oreilles, aux idées qu'il conçoit une forme compréhensible pour les yeux, et il compose ces belles langues qui, images fidèles et auxiliaires puissantes de son esprit, lui servent à la fois d'instruments pour se produire, de moyen pour se développer; transmettent ses pensées à travers l'espace par la parole, à travers le temps par l'écriture; deviennent les dépôts abondants de toutes les richesses intellectuelles qu'il accumule de génération en génération, de pays en pays; et faisant du génie des grands hommes morts, des découvertes des peuples disparus, de la civilisation des siècles écoulés, l'héritage de tous les hommes qui naissent, l'avance de tous les peuples qui surviennent, le point de départ de tous les siècles qui suivent, offrent de vastes enseignements, donnent des plaisirs perpétuels, et contribuent ainsi à l'éducation progressive et aux satisfactions permanentes du genre humain.

M. de Gerando, avant d'analyser le langage de l'homme, décompose son entendement, et n'arrive à la faculté d'exprimer qu'après s'être rendu compte de la faculté de concevoir. Tout en admettant que les idées ont pour origine *la sensation interne ou externe*, ce qui le laisse de l'école de Condillac, il se sépare de cette école en reconnaissant à l'âme des facultés ac-

tives dont les sensations provoquent l'exercice, dont les idées sont les résultats, qui précèdent les signes et les inventent. Au lieu de croire, comme les philosophes ses contemporains et ses juges, que *penser*, *c'est sentir*, il déclare que *penser est à l'âme ce qu'agir est au corps*.

L'institution diverse des signes, leur variété, leur portée; les effets bornés mais vifs des gestes naturels qui s'adressent aux yeux; les impressions émouvantes de la musique et du langage, qui s'emparent de l'âme par l'ouïe; les influences plus vastes et plus durables de l'écriture, qui entretiennent le commerce lointain et fécond des intelligences, sont ingénieusement présentés et appréciés par M. de Gerando. Il suit les langues diverses dans leur formation, et il établit qu'elles sont les pures représentations des idées que l'esprit a des choses, et les méthodes dont il se sert pour en communiquer la connaissance. Il combat avec autant de force que de succès ce paradoxe accrédité de Condillac qui réduit *toute science à un système de signes*, qui déclare qu'*une science bien étudiée est dans une langue bien faite*. S'élevant contre cette manière mécanique et tout extérieure de considérer les sciences, il dit fort justement: « La perfection de la langue ne produit pas la perfection de la science, elle en résulte et y ajoute le dernier trait. Elle ne fait pas

découvrir la vérité, mais elle la rend populaire. »

Les disciples de Condillac couronnèrent le mémoire de son contradicteur. On fut émerveillé en apprenant que c'était l'œuvre d'un soldat. Cet obscur soldat étant un ingénieur et savant penseur, deux membres de l'Institut, Garat et François de Neufchâteau, dont le premier siégeait dans le conseil des Cinq-Cents, et le second était ministre de l'intérieur, demandèrent son congé au ministre de la guerre, Schérer. Au commencement de l'an VII, l'armée se reposait encore dans une paix glorieuse sur la frontière de France qu'elle avait agrandie par d'éclatantes victoires, et Schérer ne crut pas lui causer un grand dommage en la privant d'un philosophe. Il accorda donc le congé du chasseur de Colmar, qui vint, d'étape en étape, recevoir le prix que lui décernait l'Institut.

M. de Gerando fut à Paris l'objet d'un extrême empressement, et, ce qui valait mieux, d'une efficace sollicitude. On l'exempta du service militaire afin qu'il pût penser tout à son aise ; mais, comme avant de penser il faut vivre, le ministre de l'intérieur le nomma bientôt secrétaire du bureau consultatif des arts et du commerce, dont le modeste traitement suffit à ses modiques besoins, et dont les attributions, alors assez bornées, ne devaient pas apporter beaucoup d'obstacle à la poursuite de ses travaux philosophiques. Ses juges

devinrent ses amis, et, après l'avoir introduit dans la spirituelle société d'Auteuil, ils l'attachèrent comme correspondant à l'académie qui l'avait couronné. Plusieurs compagnies savantes se l'associèrent, et, dans la chaire du lycée où la Harpe professait la littérature, il enseigna la philosophie morale. M. Necker et madame de Staël mirent la belle résidence de Saint-Ouen à sa disposition, et ce fut là que son mémoire académique reçut les amples développements qui le transformèrent en un grand ouvrage. Les quatre volumes qu'il publia en 1800 sous ce titre : *des Signes et de l'Art de penser, considérés dans leurs rapports mutuels*, étendirent parmi les philosophes de l'Europe sa célébrité commencée auprès des philosophes de l'Institut. Sa renommée s'accrut bientôt par le succès d'un second livre qui était en quelque sorte la suite du premier, sur la question si controversée de *l'origine des connaissances*, mise au concours, cette fois, par la savante et circonspecte Académie de Berlin.

Dans la solution d'un problème où il fallait tenir compte et de la raison qui connaît, et du monde qui est connu, et des lois intérieures conformément auxquelles la connaissance s'opère au dedans, et des moyens extérieurs à travers lesquels la connaissance arrive du dehors, M. de Gerando n'est ni un idéaliste pur renfermé dans l'esprit, ni un naturaliste étroit

arrêté aux sens. Il n'appartient à aucune école et se sert de toutes.

Par le concert des sens et de la raison, M. de Gerando expose le développement des diverses idées, depuis les notions les plus particulières jusqu'aux notions les plus universelles, depuis la perception des faits les plus simples jusqu'à l'intelligence des lois les plus compliquées, depuis la vue physique du monde jusqu'à la contemplation abstraite de Dieu.

L'Académie de Berlin couronna, sur la *génération des connaissances humaines*, le mémoire de M. de Gerando, qui, deux ans après, donnait au monde savant la plus vaste, la plus importante, la plus connue de ses œuvres, son *Histoire comparée des systèmes philosophiques*. Un perçant génie, qui a tout entrevu et rien inventé, dont la prophétique imagination a annoncé tant de choses dans les sciences sans en découvrir aucune, qui a laissé une nouvelle méthode et un nom immortel, le chancelier Bacon, avait émis le vœu précoce qu'on retracât l'histoire de l'intelligence et de la connaissance humaines. Cette magnifique histoire, qui embrasse l'homme, le monde et Dieu, se déroule dans le cours des siècles comme un immense drame dont les plus beaux génies sont les acteurs, dont les systèmes divers sont les scènes variées, qui a ses péripéties dans les luttes des idées, sa gradation dans le

progrès incessant de l'intelligence, et qui ne trouvera son dénouement qu'avec la fin même de l'humanité.

La route qu'a parcourue l'esprit humain sous la conduite de tant de grands hommes, et qui a, pour ainsi parler, ses glorieuses étapes marquées par leurs systèmes, M. de Gerando la suit à son tour en ingénieux observateur et en docte historien. Prenant la philosophie à son berceau, il traverse les religions de l'Orient et s'arrête en Grèce chez cet admirable peuple qui a donné au monde les principales idées, et lui a laissé presque toutes les sciences par lesquelles il a été instruit et civilisé pendant des siècles; qui a produit Socrate, le premier martyr de la pensée; Platon, le père brillant des plus hautes théories; Aristote, le puissant législateur de l'intelligence et l'éminent interprète de la nature. D'Athènes et d'Alexandrie, où les Romains ont tour à tour puisé les doctrines relâchées d'Épicure et les austères principes de Zénon, où les Juifs se sont inspirés de l'idéalisme de Platon et les Arabes se sont faits les disciples d'Aristote, il descend dans les écoles encore obscures du moyen âge, que pénètrent quelques reflets conservés de la lumière grecque, et, sans y séjourner longtemps, il se hâte de parvenir au grand jour de la renaissance de l'esprit et des splendeurs nouvelles de la pensée.

Bacon, dans lequel il salue l'auteur de la méthode

expérimentale et le promoteur des sciences; Descartes, qu'il admire comme le libérateur de la raison et l'instituteur de la réflexion; Leibnitz, en qui il loue ce génie conciliant occupé à introduire l'accord dans les systèmes et à mettre l'harmonie entre l'intelligence et la matière, donnent des impulsions ou fondent des théories dont il retrace la marche et les destinées. Il les suit du circonspect Gassendi au sage Locke et à l'exclusif Condillac, de l'idéaliste Malebranche au panthéiste Spinoza, du laborieux Wolf au grand rénovateur de Koenigsberg, à Kant, dont les deux disciples originaux, Fichte et Schelling, se partageant en quelque sorte la doctrine, venaient de faire, le premier l'apothéose de la pensée, le second l'idéalisat<sup>ion</sup> de la nature.

Dans son livre, M. de Gerando embrasse surtout deux ordres de systèmes : l'un reposant sur l'action directe de la raison, l'autre sur l'emploi extérieur de l'observation; le premier ayant plus particulièrement en vue l'instrument, le second l'objet de la connaissance; celui-là fortifiant sans cesse l'esprit et conduisant aux lois de l'intelligence, celui-ci étendant chaque jour la science et conduisant aux lois des choses; l'un enfin livrant à l'homme les beautés et les grandeurs du monde idéal, et l'autre lui assurant de mieux en mieux la compréhension et la jouissance du monde

matériel. Ces systèmes qui se partagent les esprits et les temps, qui regardent les deux diverses faces de la création divine et répondent aux divers besoins de la nature humaine, M. de Gerando les a étudiés sous un point de vue considérable il est vrai, mais ne pouvant suffire à les expliquer tous, et surtout à les expliquer tout entiers. Le principe des connaissances est à ses yeux la question fondamentale dont la solution entraîne dans chaque système toute une série de conséquences nécessaires, et par suite détermine son caractère et sa destinée. Aussi est-ce sur cette question unique qu'il interroge les diverses doctrines philosophiques, et, selon leur réponse, qu'il les classe et qu'il les juge.

Dans leur appréciation, qu'il s'attache à rendre exacte et qu'il voudrait rendre tout à fait impartiale, il signale le vice et l'insuffisance de chacun d'eux. Mais, s'il voit les défauts des systèmes, M. de Gerando en expose aussi les mérites, et, à côté de ce qui en a été légitimement repoussé, il montre ce qui en a été utilement retenu. De leur examen comparé, il arrive à cette conclusion que l'erreur n'est jamais absolue, qu'elle n'est qu'une vue imparfaite et exclusive des choses. Leur empruntant donc ce qu'il y trouve de vrai et de bon, il aspire à la conciliation des systèmes, et il offre comme un traité de paix à tous les amis de la vérité, à quelque opinion qu'ils appartiennent, et

de si loin qu'ils viennent. Ce qu'il veut surtout, c'est unir ensemble les intérêts de la morale et ceux de la raison, dont l'étroite association est à ses yeux le véritable but de la philosophie.

Cette histoire, publiée en 1804 et à laquelle ont succédé depuis des histoires plus précises et plus approfondies, eut alors un grand succès. Les maîtres de la science applaudirent à l'idée originale d'un ouvrage qui était en quelque sorte l'anatomie comparée des systèmes philosophiques, et où se déployait un savoir non moins vaste que lumineux. Les trois livres considérables qu'il avait déjà composés à l'âge de trente-deux ans recommandaient en M. de Gerando l'historien tout autant que le penseur. Aussi la classe des sciences morales et politiques, dont il était correspondant, ayant été supprimée en 1803, il fut admis, en 1805, dans la classe des inscriptions et belles-lettres.

En ce moment, M. de Gerando était attaché à l'administration supérieure de l'État. Depuis un an il était secrétaire général du ministère de l'intérieur, confié en 1804 à M. de Champagny, dont M. de Gerando était l'ami, et devint en quelque sorte le second.

Sous le régime impérial, où les assemblées n'étaient plus rien, l'administration au fond était tout. Administrer, c'était pourvoir aux divers besoins pu-

blics, en appliquant avec mesure et célérité à tout ce qu'exigeait le bon ordre de l'État, et à tout ce que réclamait le juste intérêt des particuliers, les règles que l'homogénéité du pays venait de rendre si uniformes et le progrès des idées si équitables. Avec une méthode qu'il porta des études philosophiques dans les matières administratives, et une sagesse qui lui inspirait la bienveillance dans la justice, M. de Gerando, dressant des projets, rédigeant des rapports, instruisant les affaires à fond, les décidant bien, les expédiant vite, évitant de son mieux l'arbitraire, tempérant autant qu'il était en lui l'autorité, sut tout à la fois bien mériter de l'État et des particuliers<sup>1</sup>. Il passait ses jours et quelquefois ses nuits au travail, et l'on assure que, par un rare effort d'attention multiple et d'esprit partagé, il dictait à trois secrétaires à la fois, pendant qu'il écrivait lui-même, embrassant ainsi quatre objets divers, qu'il traitait sans embarras et suivait sans confusion.

Le gouvernement qui parlait, comme il agissait, tout seul, avait introduit l'usage de publier tous les

<sup>1</sup> C'est à M. de Gerando qu'est due la création de la première caisse de retraites au profit des vieux employés de l'administration. Il proposa et fit accepter cette prévoyante mesure, qui s'est successivement étendue depuis, du ministère de l'intérieur à tous les autres services de l'État.

ans un tableau général de la situation de l'empire. Entendu par le conseil d'État, lu au Corps législatif, inséré dans le *Moniteur*, cet exposé était une sorte de compte annuel rendu à la France. Depuis l'année 1805 jusqu'à l'année 1808, les tableaux de l'empire furent de plus en plus brillants, après tant d'utiles restaurations de la société et de signalés triomphes de la guerre; à la suite des prospérités intérieures renaissantes, aux lendemains d'Austerlitz, d'Iéna et de Friedland; entre la promulgation du Code civil et le traité de Tilsitt. Tout y était le bien-être, la puissance, la grandeur, la gloire; il n'y manquait que la liberté, qui seule, par les généreux principes et les magnifiques élans de la révolution, avait enfanté tout le reste, et qui seule aussi, par l'intervention régulière du pays et sa contradiction opportune, aurait pu le rendre durable.

L'un de ces derniers tableaux fut tracé par M. de Gerando, que M. de Champagny conduisit avec lui, lorsqu'il alla le soumettre à l'approbation de l'empereur en conseil d'État. Napoléon questionna long-temps et vivement le jeune secrétaire général sur les diverses parties de l'administration publique. Il interrogeait comme il commandait, et voulait dans la réponse la même rapidité que dans l'obéissance. Une méthode aussi impérieuse était fort capable de faire perdre la mémoire avec la présence d'esprit. M. de

Gerando ne se troubla cependant point sous le feu de ce pénétrant regard et le saisissement de cette puissante parole : et, ce qui étonnera peut-être un peu de sa part, à toutes les demandes il fit des réponses promptes, courtes, sûres, catégoriques. L'empereur, lui montrant alors un siège à côté du secrétaire d'État : « C'est bien, monsieur, lui dit-il ; asseyez-vous. » Peu de temps après, il lui envoya le brevet de maître des requêtes ; et l'introduisit dans le conseil d'État, où, durant un tiers de siècle, M. de Gerando devait porter son savoir et son habileté, et d'où il ne devait plus sortir qu'à la mort.

Après avoir concouru au développement de l'administration française, M. de Gerando fut employé à l'organisation des pays annexés à la France. Déjà, lorsqu'en 1805 les républiques cisalpine et ligurienne avaient été transformées, l'une en royaume d'Italie, l'autre en province de l'empire, il avait rédigé à Milan le statut organique destiné à régir la haute Italie, et, avec M. de Champagny, il avait porté à Gênes nos nouvelles institutions civiles.

Les réunions territoriales ne s'étaient point arrêtées. Étendant nos frontières avec nos victoires ou notre puissance, sans trop d'égard à la géographie, ni même à la politique, nous faisions de l'Arno, du Tibre, de la Sègre et du Weser des fleuves français. Il

fallait constituer selon la loi de la France les pays qu'on ajoutait à son territoire. M. de Gerando, dont la capacité avait été déjà éprouvée comme secrétaire général, reçut, comme maître des requêtes, la mission de porter dans plusieurs d'entre eux le mécanisme supérieur de notre administration et les avantages de notre ordre civil. Quand l'Étrurie fut incorporée à l'empire, il fut nommé membre de la junte d'organisation de Toscane, et de Florence il fut bientôt envoyé à Rome. Par un décret daté de Schœnbrunn, Napoléon avait supprimé, en 1809, la puissance temporelle du pape et réuni à l'empire les États du saint-siège; le doux et vénérable Pie VII avait été enlevé du palais pontifical par un colonel de gendarmerie, et transporté à Savone. A l'œuvre violente du conquérant succéda l'œuvre pacifique du réformateur civil. Napoléon en confia l'accomplissement à une consulte extraordinaire de cinq membres, dont fit partie M. de Gerando. M. de Gerando aurait voulu refuser, mais il fallut obéir. Si l'on désapprouvait quelquefois, alors, ou ne résistait jamais. Investie des pouvoirs les plus étendus, la consulte détermina les circonscriptions administratives, institua les magistratures civiles, nomma les agents des autorités diverses, pour la commodité et l'instruction desquels M. de Gerando dressa un recueil méthodique de nos décrets et de nos lois.

Tout en introduisant parmi les Romains les institutions dues au génie purement humain d'un siècle philosophique, il fit maintenir sans leurs abus les institutions fondées par le génie religieux des temps catholiques. Il modéra la sécularisation des couvents, et fut le généreux appui des religieux consacrés à l'enseignement du peuple et au soulagement des malades. Sa délicate assistance monta même bien haut.

Il y avait alors à Rome un prince d'antique et belliqueuse race, que le sort des armes et le souffle des révolutions avaient chassé de ses États. Charles-Emmanuel IV, ce beau-frère infortuné du plus infortuné Louis XVI, lui qui, prophétisant la prochaine destinée de tant de rois et la sienne, avait dit en 1789 : « *Que ceux qui en ont envie se hâtent de régner,* » après avoir perdu le Piémont par l'invasion et la Sardaigne par l'abdication, s'était retiré dans la ville des grandes ruines et des suprêmes consolations, où tant de dominateurs ont fini, et où tant de rois étaient venus prier. Il y priait à son tour, partageant avec les pauvres le peu qui lui restait. Tout était épuisé, et il avait vendu jusqu'aux galons d'or de sa livrée, lorsque M. de Gerando fut instruit de cette grande détresse. Il accourut aussitôt auprès du monarque que la fortune avait renversé du trône, que la bienfaisance avait jeté dans la

pauvreté, et, devançant les nobles générosités de la France, il lui fit accepter son offrande avec un respect qui le toucha, une délicatesse qui ne permettait pas le refus.

Mais ce fut surtout aux nouvelles nécessités de Rome que pourvut M. de Gerando. Il avait dans ses attributions l'instruction publique, les établissements d'utilité, les monuments des arts, les travaux des ponts et chaussées, et il accomplit beaucoup de bien en peu de temps. Les sœurs de charité appelées de France pour soigner des hospices, auxquels furent attachées des commissions administratives ; des bureaux de secours distribués par quartier ; des encouragements pécuniaires accordés à l'agriculture en souffrance ; des tentatives faites pour tirer l'industrie de son néant et la justice criminelle de sa confusion, attestèrent les vues utiles et les nobles efforts de M. de Gerando.

Il est une œuvre à laquelle il aurait aussi voulu attacher son nom. La campagne de Rome, que les siècles et les peuples avaient désolée, traversée par des restes de voie romaine, surmontée d'aqueducs en ruine, entrecoupée d'eaux stagnantes descendues des montagnes, semée de hautes herbes et vide d'habitants, était tout à la fois imposante et dangereuse, offrait dans sa morne solitude une incomparable grandeur, et répandait la mort jusque dans Rome par ses

meurtrières exhalaisons. M. de Gerando entreprit de la rendre salubre et féconde. Entouré d'habiles ingénieurs, il s'établit au milieu des marais pontins. Sur les lieux mêmes, il détermina les atterrissements qui devaient en exhausser et en raffermir le sol tourbeux ; il traça les canaux à travers lesquels devaient s'écouler les eaux jusque-là sans issue.

Si le temps et la domination française manquèrent à la poursuite de cette œuvre difficile, M. de Gerando concourut à d'autres travaux avantageux aux intérêts ou précieux pour les arts. Les routes étaient dégradées et infestées de bandits ; il pourvut à leur réparation et à leur sûreté. Les monuments de la ville éternelle tombaient de plus en plus en ruine ; il demanda et il obtint les moyens de les entretenir et de les conserver. Il commença la restauration de la voie Appienne, projeta de perfectionner la navigation du Tibre, déblaça le Colisée, dont l'arène avait été arrosée du sang des martyrs, provoqua des fouilles actives sur la colline que surmontait l'ancien Capitole. C'est là qu'admis dans la fameuse Académie des Arcades, le 16 août 1810, fête anniversaire du nouveau César dans la capitale des anciens empereurs, M. de Gerando, se servant de la langue qu'au même lieu Pétrarque avait fait entendre plus de quatre siècles auparavant, prononça un discours où, mêlant les leçons éternelles aux louanges

obligées, il recommandait la gloire au nom de la vertu.

Après avoir évoqué les grands souvenirs de Rome et du Capitole , exprimé l'émotion dont ils saisissent l'âme, rappelé les prodigieuses révolutions qu'attestent les monuments de tant d'âges différents réunis dans un étroit espace, il s'écrie : « Dans la mobilité « des vicissitudes humaines, il n'y a qu'une chose de « réelle, de durable, de perpétuelle, à savoir ce qui « est vraiment grand et beau. La gloire elle-même « n'en est que le reflet, et c'est pour cela qu'elle do- « mine les siècles. Les cités tombent, les empires dis- « paraissent, les monuments s'effacent, mais tout ce « qui se recommande à la mémoire et à la reconnaiss- « ance des générations humaines subsiste : les nobles « actions et les grandes œuvres, inséparables les unes « des autres. »

Aimé des Italiens comme un compatriote, M. de Gerando fut considéré par eux comme un bienfaiteur. Son nom n'était prononcé qu'avec un affectueux respect dans Turin, qui l'avait nommé membre de son Académie ; dans Florence, où, à côté des réformes criminelles inspirées par le dernier siècle, il avait introduit les perfectionnements civils opérés par le nouveau ; dans Pérouse, dont la reconnaissance pour la fondation de son université lui avait offert un tableau du Pérugin, qui est aujourd'hui l'un des orne-

ments du Louvre ; dans Romé, où il avait fait si souvent le bien avec l'art heureux d'y adoucir quelquefois le mal. A son départ, d'unanimes regrets le suivirent en France.

Arrivé à Paris, il fut mandé aux Tuileries. Napoléon l'interrogea sur la situation des États romains. M. de Gerando ne cacha point les fautes commises dans les affaires de Rome. Napoléon rompit brusquement l'entretien et s'éloigna. M. de Gerando, rentré chez lui, s'attendait à une disgrâce, lorsque, dans la nuit, un message inattendu vint apporter au maître des requêtes sa nomination de conseiller d'État. C'était la récompense de son habile conduite à Rome, à laquelle n'avait pas nui sa courageuse véracité à Paris.

Chargé d'une dernière et difficile mission, M. de Gerando fut envoyé au delà des Pyrénées pour y administrer, comme intendant, les deux départements nouveaux de la Sègre et du Ter. Malgré les succès qu'obtenaient partout sa douceur adroite et son équité vigilante, il ne resta pas longtemps dans cette Catalogne soulevée, où l'administration devint bientôt impossible, et où l'action même des armes finit par être impuissante. Il revint à Paris, et il y assista à la chute de l'empire, à la restauration des Bourbons.

L'ancien volontaire de Lyon fut maintenu dans le conseil d'État. Il y siégeait au retour de l'île d'Elbe, et

il y resta. M. de Gerando avait sans doute des préférences en fait de gouvernement, mais il n'avait pas d'exclusion, et il aimait à tel point le bien public, qu'il consentait à y prendre part sous tous les régimes. Il accepta donc pendant les Cent-Jours les pouvoirs de commissaire impérial dans les départements de l'Est, pour y organiser la défense du territoire.

Les Bourbons, remontés une seconde fois sur le trône, rayèrent cette fois son nom du conseil d'État. Mais ce ne fut pas pour longtemps. En 1815 même, un puissant ami de M. de Gerando, le due Mathieu de Montmorency, obtint sa réintégration dans ce corps, qui, sous le régime de la charte, cessa d'être un conseil de gouvernement, la politique étant désormais concentrée dans le conseil responsable des ministres, et la discussion définitive des lois portées dans la libre enceinte des chambres. Mais le conseil d'État fut le grand régulateur de l'ordre administratif, de même que la cour de cassation était l'interprète supérieure de l'ordre civil. Soit comme simple membre de ce conseil, soit plus tard comme vice-président d'un comité, et de concert avec des hommes dont les services ainsi que les noms sont restés célèbres, M. de Gerando y porta de hautes lumières et une expérience consommée. L'un des arbitres du droit administratif au conseil d'État, il fut de plus son premier et philosophique

interprète dans une chaire publique. En 1818, il l'enseigna en le coordonnant avec le droit constitutionnel ; en 1827, il le renferma dans des *Institutes*<sup>1</sup> qui furent l'exposé de ses principes et le code de ses règles.

M. de Gerando avait le goût du bien ; on peut même dire qu'il en avait la vocation. Il était possédé de cet amour généreux de l'humanité dont la charité est la conséquence, et la bienfaisance l'application, sentiment en lui si ancien et si persévérant, qu'il respirait dans ses regards, se traduisait dans ses paroles, se manifestait dans ses gestes, et avait pris la forme presque invariable d'une habitude. Sa philanthropie s'exerça de bonne heure et de bien des façons. Sachant qu'instruire les hommes c'était les améliorer, il fut l'un des plus zélés promoteurs de l'enseignement parmi les classes laborieuses. Dès 1802, il avait créé avec Montgolfier, Camille Jordan, Scipion Périer, Lasteyrie, Benjamin Delessert, Mathieu de Montmorency, la Société d'encouragement qui pourvoyait à l'éducation industrielle du peuple ; en 1815, il contribua à fonder la Société pour l'instruction élémentaire qui veillait à son éducation morale. Il travailla avec ardeur

<sup>1</sup> Indépendamment des *Institutes de droit administratif français* en 4 volumes, M. de Gerando a fait, à la Faculté de droit de Paris, un *Cours de droit public positif et administratif*, dont le plan général a seul été publié en 1819.

à propager l'enseignement mutuel. Étendant sa sollicitude de ceux qui devaient recevoir l'instruction à ceux qui devaient la donner, durant plusieurs années, il fit aux instituteurs primaires, dans l'école établie sous la restauration par le comte de Chabrol, un *cours normal*<sup>1</sup> devenu plus tard un excellent livre, propre à diriger les jeunes maîtres de l'enfance dans leur délicate mission, et à les transformer en bienfaiteurs intellectuels et en guides moraux du peuple. Philosophique continuateur de l'inventif abbé de l'Épée et du savant abbé Sicard, M. de Gerando concourut par son utile ouvrage sur l'*éducation des sourds-muets de naissance*<sup>2</sup> au perfectionnement de l'art heureux qui faisait rentrer dans la société, dont les avait exclus la nature, ces infortunés auxquels Aristote avait refusé l'accès des connaissances humaines, saint Augustin celui de la foi, et que la sollicitude ingénueuse du dix-huitième siècle avait rendus par les lumières de l'intelligence aux prérogatives de l'humanité.

La multiplicité des travaux de M. de Gerando me réduit presque à les énumérer, mais il faut que je m'arrête un moment sur le beau livre du *Perfectionnement*

<sup>1</sup> *Cours normal des instituteurs primaires, ou Directions relatives à l'éducation physique, morale et intellectuelle dans les écoles primaires*, 1 vol., 1852.

<sup>2</sup> 2 volumes, 1827.

*moral*<sup>1</sup> qu'il avait destiné à l'instruction de tout le monde. Dans cet ouvrage, où la pensée haute et pure ennoblit le style, et lui communique quelque chose de sa sérénité et de son élévation, M. de Gerando considère la vie humaine comme une éducation perpétuelle dont le perfectionnement est le but.

Le progrès continu, indéfini, qui est la loi de l'homme sur la terre, et qui au delà de la terre devient encore pour lui la garantie de ses destinées immortelles, M. de Gerando, en philosophe, le tire de sa nature ; en moraliste, l'applique à sa conduite. Les sensations, les affections, les idées, les devoirs, les sentiments religieux, sont les mobiles qui déterminent nos actions. A des degrés divers, et en des temps successifs, ils concourent tous à nous faire remplir notre destination ; les mobiles supérieurs épurent et transforment les mobiles inférieurs, sans avoir le droit de les détruire, et, en parcourant l'échelle graduée du perfectionnement, on voit les fins partielles et discordantes se soumettre à des fins plus générales, plus élevées, et se réconcilier sous la grande unité qui préside au système entier des existences. Si les sens nous renferment en nous-mêmes dans une vie froide et stérile, par les affections nous nous répandons hors de nous, nous em-

<sup>1</sup> *Du perfectionnement moral, ou de l'éducation de soi-même,*  
2 vol., 1824.

brassons d'autres existences pour lesquelles nous sommes heureux de nous dévouer; les idées nous découvrent le vrai et le beau que nous nous plaisons à suivre et à imiter; le devoir nous révèle le bien que nous sommes tenus d'accomplir; enfin le sentiment d'un juste accord entre la vertu et le bonheur, joint à la nécessité d'une sanction que trop souvent la terre lui refuse, et que, dans tous les cas, elle est insuffisante à lui donner, nous élève à la connaissance de l'Être des êtres conçu comme loi et substance du bien, comme le législateur moral de l'univers et le juge équitable de l'humanité.

Ce perfectionnement dont il donna la théorie, M. de Gerando s'en imposa la pratique. Il visa sans cesse à devenir meilleur en soi et plus utile aux autres. Membre de toutes les associations dans lesquelles il pouvait servir ses semblables, depuis la société des établissements charitables jusqu'au bureau de bienfaisance, depuis le conseil supérieur de santé jusqu'à la société philanthropique, non-seulement il coopéra à tout le bien qui s'y faisait, mais il y ajouta encore. Il fut, à Paris, l'un des fondateurs de la première caisse d'épargne, et le promoteur de la première salle d'asile. Les établissements destinés à secourir les femmes dans la crise douloureuse de l'enfantement, et à recueillir les pauvres créatures abandonnées dès leur naissance, lui

durent d'importantes améliorations ; et, dans une pensée aussi morale que compatissante, il ouvrit aux jeunes filles séduites sans être encore corrompues un lieu de refuge et de repentir, où on les arrachait au désordre, on les accoutumait au travail, et on les réconciliait avec leurs familles, après les avoir remises dans les voies de l'honnêteté.

M. de Gerando, dont cet asile a reçu et conserve le nom<sup>1</sup>, étendait sa sollicitude sur tout ce qui souffrait. Il allait visiter lui-même les pauvres dans leurs réduits, et chaque semaine il leur donnait un jour. Ce jour-là, les pauvres remplissaient sa maison et sa rue, et il leur distribuait avec le pain qui soutient le corps les bonnes paroles qui relèvent l'âme. Ce qu'il faisait, il l'enseigna dans *le Visiteur du pauvre* et dans le livre de *la Bienfaisance publique*. Ces deux ouvrages, qui embrassent toute cette importante matière, dont le premier n'a qu'un volume et parut en 1820, dont le second en a quatre, et devint, sur la fin de ses jours<sup>2</sup>, comme la couronne de sa vie, se suivent et se complètent. L'un est plus particulièrement le modèle de la charité privée ; l'autre contient tous les exemples et offre toutes les règles de la bienfaisance publique.

<sup>1</sup> Une ordonnance royale du 2 août 1845 a consacré, comme d'utilité publique, cet établissement sous le titre d'*Asile Ouvroir de Gerando*.

<sup>2</sup> En 1859.

Guide des heureux dans le bien qu'ils doivent faire à ceux qui ne le sont pas, *le Visiteur du pauvre* leur apprend non-seulement à secourir la pauvreté dans sa détresse, mais à la relever de ses abaissements, leur donne les plus salutaires et les plus touchantes instructions pour apprécier l'étendue, la nature, la durée de ses besoins, joindre aux bienfaits de l'assistance les encouragements des bons conseils, fortifier les libéralités par les consolations, instruire en même temps que soulager, exercer, en un mot, cette tutelle de l'opulence envers la misère qui doit améliorer tout à la fois le riche par la générosité, le pauvre par la reconnaissance.

Mais, si ardente que soit la charité privée, devant les ravages étendus et profonds de la misère, elle est réduite à confesser son insuffisance. C'est alors que commencent les devoirs de la société. Instituée pour le plus grand avantage de tous ses membres, gardienne d'ailleurs de la sécurité publique, et à ce titre chargée de sa propre conservation, la société, prenant conseil de son intérêt, et obéissant aux prescriptions de la morale qui impose à la force l'obligation de protéger la faiblesse, établit un vaste patronage public servant de centre et d'appui au patronage individuel, sans avoir jamais ni la puissance ni le droit de s'y substituer. La société générale qui, dans ses moyens variés, agit avec

un vaste ensemble; les établissements particuliers, qui, sous la protection et la surveillance de l'État, emploient avec un discernement spécial les ressources dont ils disposent, doivent combiner leurs efforts au profit des classes indigentes.

Telle est la doctrine exposée par M. de Gerando dans cet immense et généreux travail, où se trouvent les belles annales de la charité dans tous les temps et chez tous les peuples; se lisent les noms, s'admirent les dévouements des hommes qui se sont rendus les bienfaiteurs de leurs semblables malheureux; s'apprennent les méthodes les plus propres à diminuer la souffrance sur la terre, et se respirent les sentiments les plus capables d'y répandre le bien. Comme histoire des bonnes œuvres humaines, ce livre touche l'âme, et il la dirige vers des œuvres encore meilleures, comme législation supérieure de la bienfaisance publique.

Celui qu'occupait sans cesse le bonheur d'autrui méritait d'être heureux lui-même. Entouré de l'estime publique; honoré dans l'État, où, sous la royauté constitutionnelle, lui avait été conférée la haute dignité de la pairie; recherché par les plus célèbres sociétés de l'Europe; rentré, en 1852, dans l'Académie des sciences morales et politiques, que fit si libéralement rétablir alors l'éminent historien qui la préside aujourd'hui, M. de Gerando recueillait le prix de ses longs

travaux, jouissait du doux éclat de sa pure renommée. Il ne s'était pas réduit aux paisibles satisfactions d'une bienveillance universelle. Il avait goûté les douceurs des plus tendres amitiés et les joies les plus délicieuses de la famille. Aux deux fils qui ont été le bonheur et la consolation de ses vieux jours, il avait associé, par une adoption généreuse, sept enfants de la sœur de sa femme restés orphelins, et cinq enfants que son propre frère lui avait légués à sa mort.

Ce qui donne les félicités de la vie expose aussi à ses douleurs. M. de Gerando fut frappé dans ses plus chères affections. Il perdit de bonne heure l'ami auquel une tendresse et une confiance également inaltérables l'avaient uni dès sa jeunesse, Camille Jordan, qui succomba au printemps de 1821, dans tout l'éclat de son talent et au milieu des regrets publics. La longue tristesse qui suivit cette mortelle séparation ne s'était pas adoucie lorsque M. de Gerando ressentit le plus cruel des déchirements. La compagne de sa vie, la femme spirituelle et forte qui s'était associée à ses plus nobles pensées, à ses plus beaux sentiments, à ses meilleures actions, lui fut enlevée. Sa mort le jeta dans la plus profonde affliction et les plus arides langueurs. La santé de M. de Gerando s'altéra ; un moment même il perdit le goût du travail et jusqu'au désir du bien. Lorsqu'il sortit de cet abattement, il écrivit sur le jour-

nal de sa vie : « Désormais il n'y a plus pour moi de plaisirs, mais il reste encore des devoirs. »

Ces devoirs, il les remplit avec un zèle persévérant. Il fit alors quelques-uns de ses livres les plus utiles. Jusqu'à l'âge de soixante et dix ans, il perfectionna les anciens, et il en composa de nouveaux<sup>1</sup>. Accomplissant toutes ses obligations, il se montrait également assidu au conseil d'État, à la chambre des pairs, à l'Institut, à la Faculté de droit, aux réunions des sociétés charitables, aux visites des hospices et dans les réduits des pauvres. Mais ses forces en déclin commençaient à trahir son incessante activité. Une maladie de cœur, profonde et alarmante, le faisait tomber dans de douloureux affaissements, qui auraient été insurmontables pour un autre. Lorsqu'on lui conseillait de se reposer, il disait comme le grand Arnauld : « Je me reposerai dans l'éternité. » Il touchait du reste au moment de l'inévitable repos. Sa nature était épuisée, la flamme qui anime la vie étant aussi celle qui la consume. A la suite des plus pénibles accablements et des plus fatigantes angoisses, il alla prendre, vers l'automne de 1842, les eaux de Néris. A son retour, il n'était pas mieux, et sa fin lui était annoncée par de

<sup>1</sup> Indépendamment des nombreux ouvrages qu'a publiés M. de Gerando, il en a laissé beaucoup d'inédits, entre autres un *Traité des méthodes*, et un *Cours de philosophie morale*.

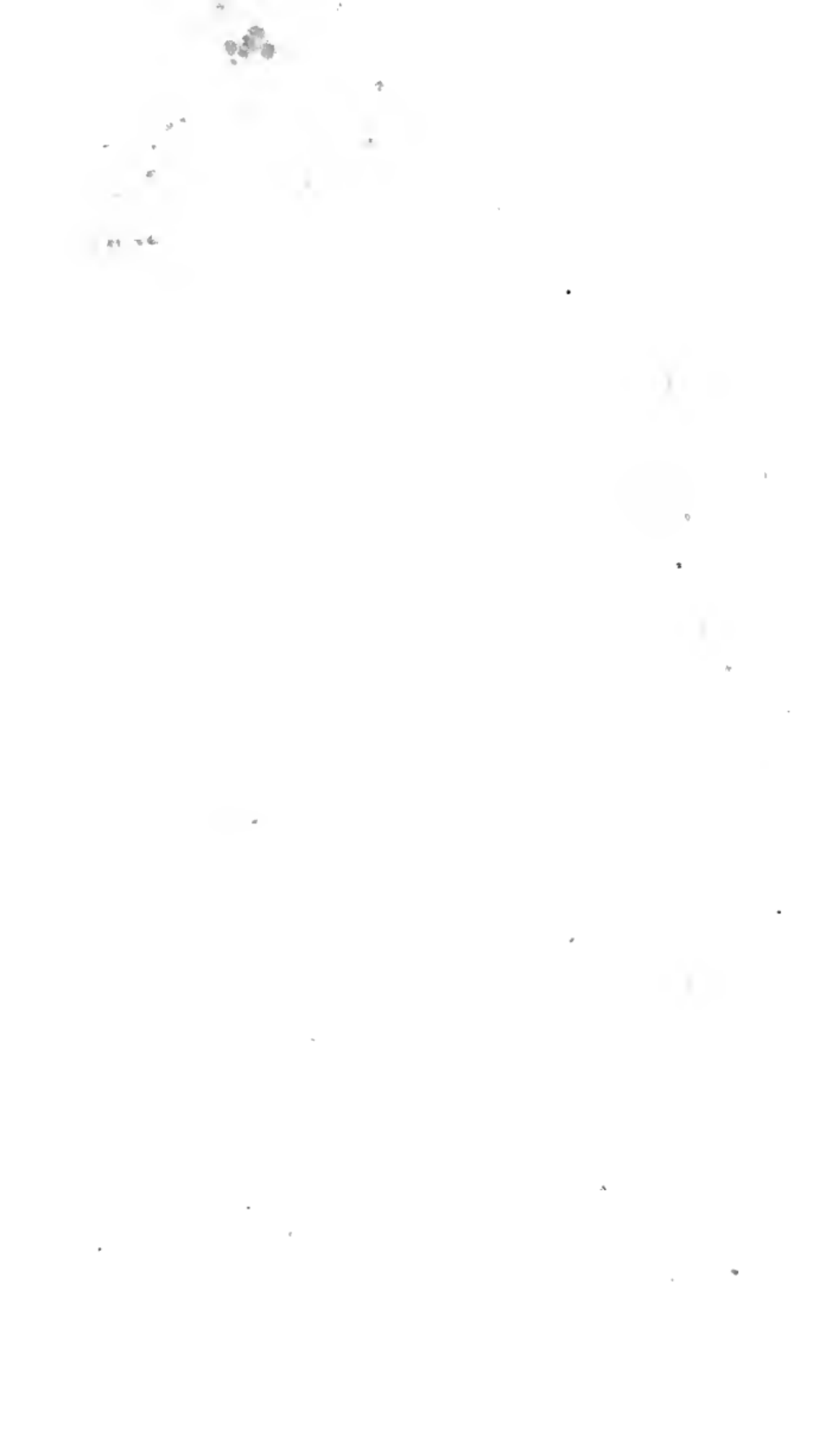
cruelles souffrances, qui n'avaient pas le pouvoir d'altérer sa sérénité. Il trouvait que la maladie était un bien, puisqu'elle était une occasion de patience, un moyen de recueillement, et qu'elle servait à l'homme à se rapprocher encore davantage de Dieu. « Au sein du nuage épais et sombre qui enveloppe la fin de ma carrière terrestre, écrivait-il, un rayon de lumière m'apparaît cependant, pénètre, réjouit, fortifie mon âme... Il dirige ma pensée vers Dieu, dont j'accepte la volonté avec une soumission et une confiance filiales. Quoi qu'elle ordonne de moi, ce sera bien, je suis dans l'ordre. Le 9 novembre, il avait encore noté sur son journal les occupations de la veille. Le 10 au matin, après une nuit des plus douloureuses, il se leva ainsi qu'à l'ordinaire. Méditant encore le bien qu'il avait le projet de faire, et qu'il ne devait plus avoir le temps d'accomplir, il inscrivit sur son registre une résolution charitable. Puis, fatigué et comme épuisé, il s'assit sur un grand fauteuil au coin de sa cheminée. La pieuse orpheline<sup>1</sup> qu'il avait adoptée avec la tendresse d'un père, et qui est devenue la digne compagne de son

<sup>1</sup> Mademoiselle Octavie Morel, nièce de M. de Gerando. Elle a fait de lui en 1845 un éloge touchant que l'Académie de Lyon a couronné en même temps que l'éloge remarquable composé par M. Bayle-Mouillard, ami de M. de Gerando et l'un de ses exécuteurs testamentaires.

fils aîné, le laissa un moment seul. Lorsqu'elle retourna auprès de lui, il n'était déjà plus. Depuis quelques instants, il avait cessé de penser, de souffrir et de vivre.

Ainsi s'éteignit, à l'âge de soixante et dix ans, l'homme éclairé et excellent qui avait pris pour devise : *Chercher le vrai, faire le bien*, et qui n'avait pas cessé d'y être fidèle. M. de Gerando a eu le rare privilège de trouver les buts de sa vie dans les inclinations de son cœur, et il a mis ses félicités dans ses devoirs. Il s'est constamment montré l'ami des idées salutaires, et le soutien des créatures souffrantes. Philosophe, il a défendu l'activité de l'âme spirituelle, tandis que régnait en souveraine sur les intelligences la froide doctrine de la sensation; historien des systèmes, il a renouvelé les grands aspects intellectuels en exposant le passé glorieux et fécond de l'esprit humain à un siècle que l'entraînement de ses pensées laissait trop ignorant de celles des autres; publiciste, après avoir concouru à l'administration du plus vaste et, sous ce rapport, du mieux organisé des États, il a fait, des lois encore un peu confuses ou tout au moins fort éparses de cette administration, une science régulière; philanthrope, après avoir répandu l'instruction sous toutes les formes, appliqué la charité à toutes les misères, il a dressé le code méthodique de la bienfaisance, afin

d'apprendre aux autres ce qu'il faisait si parfaitement lui-même. Il a publié ainsi des règles pour bien penser et donné des directions pour bien agir. Plus de vingt-cinq volumes d'idées judicieuses ou utiles, auxquelles il ne manque que d'être resserrées pour être irréprochables ; plus de cinquante ans consacrés à l'exercice non interrompu du bien, recommandent à jamais M. de Gerando comme un infatigable et digne serviteur de l'esprit et de l'humanité.



# LAROMIGUIÈRE

## NOTICE

LUE A LA SÉANCE PUBLIQUE ANNUELLE DU 5 JANVIER 1836

Messieurs,

Il y a dix-huit années que vous avez perdu le philosophe éminent et modeste dont je viens aujourd'hui prononcer au milieu de vous l'éloge un peu tardif. Cet éloge de l'un des penseurs les plus ingénieux de notre siècle, qui fut en même temps l'un de ses écrivains les plus purs et les plus accomplis, se serait déjà fait entendre sans doute dans cette enceinte, si les portes de l'Académie française s'ouvriraient à d'autres qu'à ceux qui y frappent. Le rare talent de M. Laromiguière l'y

appelait ; mais, dans la modération un peu fière de ses goûts, il se tint toujours éloigné des distinctions des lettres, comme des fonctions de l'État. Un moment la révolution le fit membre du Tribunal ; mais pendant le cours d'une longue vie il resta simplement professeur et fut toujours philosophe.

Son esprit philosophique, manifesté de bonne heure et avec éclat, l'associa deux fois aux travaux de l'Académie des sciences morales et politiques, en 1795 et en 1852. Il fut, en 1805, au nombre de ces penseurs indépendants et obstinés que, sous le nom d'*idéologues*, poursuivit de sa hautaine intolérance un gouvernement issu d'une révolution produite par des idées. Ces hommes, qui n'entendaient pas soumettre l'intelligence à la force et que les excès de la révolution n'avaient pas détournés de ses principes, attendirent sans désespérer, et dans notre pays, où, depuis bientôt trois quarts de siècle, tout arrive, mais où tout passe, qui revient de tout, mais qui revient à tout, beaucoup d'entre eux purent reparaitre, après trente années, dans le sanctuaire académique d'où la condamnation des idées philosophiques les avait fait sortir et où le retour aux idées libérales les fit rentrer. L'ami de Sieyès, de Daunou, de Tracy, le réformateur de Condillac, le séduisant classificateur des facultés de notre intelligence et des puissances de notre volonté, le

démonstrateur heureux de l'activité de l'âme, le philosophe qui a porté le bon sens le plus discret dans la théorie, le sage qui a montré la modération la plus soutenue dans la vie, le spirituel et vénérable Laromiguière a siégé encore cinq ans au milieu de vous.

Né le 5 novembre 1756 à Lévignac-le-Haut, petite ville de l'ancienne province du Rouergue, Pierre Laromiguière fut élevé par la congrégation des doctrinaires, chargée surtout, comme la congrégation de l'Oratoire, de l'instruction de la jeunesse. C'étaient deux corps enseignants d'origine tout à fait française, fondés dans cette première moitié du dix-septième siècle, si puissante par les idées, si glorieuse par les armes, si abondante en politiques supérieurs et en esprits originaux, et qui avait uni la liberté sans laquelle rien ne se découvre à la règle, sans laquelle rien ne s'établit, l'une donnant la fécondité et l'autre assurant la durée. Animées de l'esprit qui soufflait sur leur pays et sur leur berceau, ces congrégations allierent les lumières de la raison aux soumissions de la foi. Descartes y pénétra de bonne heure au dix-septième siècle, et il suscita Malebranche parmi les oratoriens; Condillac s'y introduisit à son tour dans le dix-huitième, et il inspira, parmi les doctrinaires, Laromiguière, qui devait réformer son système.

Après avoir fait de fortes études au collège de Ville-neuve-sur-l'Aveyron, Pierre Laromiguière entra dans la savante congrégation qui l'avait formé. Reportant ses souvenirs sur l'instruction qu'il avait reçue pour la transmettre, il parlait de son noviciat avec une verve spirituelle. « Nous étions là, disait-il, vingt-quatre jeunes gens qui, après avoir été bourrés de grec et de latin pendant huit ans, commençons à nous exercer à l'enseignement. Il fallait débuter par la plus basse classe, et, deux années durant, être prêt à toute heure à répondre à toutes les questions qu'il plaisait à nos supérieurs de nous adresser. Souvent, au moment de manger la soupe, on entendait une voix grave qui disait : Professeur de sixième, montez en chaire et expliquez-nous toutes les difficultés du *que retranché*, exposez l'opinion de Port-Royal, expliquez la prosodie latine, récitez le troisième chant de l'*Énéide* en commençant par le soixantième vers..., puis des chicanes à l'infini, et des efforts de mémoire surnaturels. Des épreuves d'un autre genre attendaient deux ans après le professeur des humanités. Enfin c'était le tour de la philosophie. *Nego consequentiam ; argumentum in barbara ; distinguo* ; et il fallait parler latin constamment et sans solécisme, sous peine d'exciter la risée des *ornatissimi auditores*. Après quoi on nous donnait cent écus par an, la

« jouissance d'une belle bibliothèque, et nous étions « heureux comme des chanoines. »

Devenu bientôt maître à l'âge où d'ordinaire l'on n'a pas cessé d'être élève, M. Laromiguière fut, de dix-sept à vingt ans, régent de cinquième, de quatrième, de seconde, dans les collèges de Moissac et de Lavaur, et de troisième au grand collège de l'Esquille, dans la ville de Toulouse. La grammaire, ce travail instinctivement philosophique de l'esprit humain, cette logique mystérieuse des peuples, le conduisait peu à peu à la métaphysique, lorsque les ouvrages de Condillac lui tombèrent entre les mains.

Les grandes aptitudes n'attendent qu'une heureuse rencontre pour se manifester. C'est l'étincelle qui embrase l'esprit et y allume la flamme de la vocation. A la lecture de Condillac, Laromiguière se sentit philosophe. Il fut séduit par l'attrayante clarté et l'enchaînement mathématique de ce limpide écrivain et de cet inflexible dialecticien qui avait soumis l'intelligence à l'analyse des chimistes, et cru démontrer par le procédé rigoureux des géomètres la formation des facultés humaines qu'il faisait naître de la sensation, l'origine de toutes les connaissances qu'il tirait des sens. Aussi devint-il son disciple réservé, mais décidé.

En 1784, M. Laromiguière, qui (de 1777 à 1785) avait été professeur de philosophie à Carcassonne, à

Tarbes et à l'Ecole militaire de la Flèche, fit au collège de Toulouse un cours sur l'origine si controversée des idées. Abandonnant la théorie célèbre des idées innées, qui rendait inhérentes à l'esprit certaines notions universelles et nécessaires, condition de toutes les autres, il adopta la théorie récente des idées acquises, qui n'admettait dans l'esprit que des idées introduites par les sens. Il ne l'adopta toutefois qu'en la tempérant. Avec Locke qui l'avait émise et Condillac qui l'avait outrée, il prétendait que toutes les idées supposent la sensation, mais il n'avait garde de soutenir que toutes en viennent. Toutes provenaient, selon lui, des facultés actives de notre esprit appliquées à nos différentes manières de sentir. Il a laissé entrevoir dans ses *Éléments de métaphysique*, publiés en 1795, cette opinion qu'il a exprimée dans son cours de 1811, sur la portée restreinte de la sensibilité et l'action féconde de l'âme, lorsque, rappelant ces fameuses paroles de Descartes : *Donnez-moi de la matière et du mouvement, et je ferai le monde physique*; il regrettait que Descartes n'eût pas ajouté : *Donnez-moi le sentiment et l'activité, et je ferai le monde intellectuel*. Il commençait à avoir dans le dernier siècle la théorie qui a fondé sa réputation philosophique dans celui-ci.

En ce temps d'innovation universelle, M. Laromiguière ne fut pas seulement novateur en philosophie,

il fut animé de l'esprit nouveau en politique. La révolution approchait, et ce que la froide analyse de Condillac, la libre pensée de Voltaire, l'éloquence réformatrice de Rousseau, le génie politique de Montesquieu avaient puisé, soit à l'école de l'Angleterre, soit dans l'étude de la nature et de l'histoire, M. Laromiguière le recueillit pour s'en pénétrer dans les écrits de Condillac, de Voltaire, de Rousseau, de Montesquieu. Disciple de ces maîtres puissants, il devint à son tour le maître écouté d'autres disciples, et, à la veille de 1789, il eut même un démêlé avec le parlement de Toulouse. C'était au moment où les questions financières, dans leurs rapports avec la liberté publique, préoccupaient généralement les esprits, et où l'impossibilité reconnue de réformer les abus allait faire réformer les institutions. M. Laromiguière pensait, comme Fénelon au dix-septième siècle et comme à peu près tout le monde à la fin du dix-huitième, que les subsides demandés pour l'entretien de l'État devaient être accordés par la volonté du pays. Il ne craignit pas de faire soutenir une thèse sur ce texte délicat : *Non datur jus proprietatis, quoties tributa ex arbitrio exiguntur ; le droit de propriété est violé toutes les fois que les impôts sont levés arbitrairement.* A cette théorie encore hardie qui, opposant la propriété à la royauté, contestait le pouvoir jusque-là illimité de la

couronne, le parlement de Toulouse s'émut. Il frappa de ses censures et la thèse séditieuse et le téméraire professeur. Mais les temps étaient bien changés, et le parlement qui, vingt-sept années auparavant, avait condamné l'innocence de Calas ne put pas protéger alors la prérogative du roi.

Le roi lui-même donna quelque temps après raison à la thèse, et il convoqua les états généraux. M. Laromiguière, avec tous les esprits élevés et tous les cœurs généreux; embrassa non sans enthousiasme une cause inspirée par le sentiment général de la justice et du droit. Attaché à cette noble cause plus en théoricien qu'en acteur, il ne cessa jamais d'être fidèle aux principes de la révolution, parce qu'il resta toujours étranger à ses écarts. En politique, ainsi qu'en philosophie, il eut cette mesure qui annonce la force en même temps qu'elle y ajoute, et il montra cette modération qui, ne dépassant jamais le but, s'épargne le trouble des excès et l'humiliation des retours.

Lorsque l'Assemblée constituante, par le décret du 15 février 1790, eut aboli les voeux monastiques et supprimé les congrégations religieuses, M. Laromiguière quitta l'asile où il avait goûté la douce paix de la vie et les joies pures de la pensée. L'heureux chanoine, comme il s'était appelé lui-même, ne se changea point en citoyen agité, et, fidèle à sa vocation, il se

borna à ouvrir dans la ville de Toulouse un cours de philosophie. Ce cours lui-même, il ne le continua pas longtemps. Comment enlever les esprits aux réalités violentes qui les troublaient, pour les transporter dans la région abstraite des théories? Ce ne fut pas avec beaucoup plus d'opportunité qu'il publia en 1793, sous le titre d'*Éléments de métaphysique*, le commencement d'un ouvrage dans lequel il se proposait de répondre en dix livres à toutes les grandes questions de la philosophie. Les deux premiers livres seuls furent imprimés et forment un petit volume où l'on trouve déjà les idées qui recommandent M. Laromiguière comme philosophe, et le talent qui le distingue comme écrivain. Le sentiment réfléchi y est sévèrement séparé de la sensation passive, et l'on y voit fortement établie l'activité de l'âme dont l'énergie érige la sensibilité en intelligence et les besoins ou les désirs en volontés.

Ce petit livre, dans lequel l'analyse l'emporte sur l'observation, est un modèle de discussion et de style. Sa simplicité élégante et sa grâce tranquille contrastaient trop avec le langage déclamatoire et l'agitation désordonnée du temps, pour qu'il fût beaucoup remarqué. Il le fut cependant par un homme sorti du clergé comme M. Laromiguière, doué d'un esprit puissant comme lui, par Sieyès, dont le génie mécanique

en fait d'organisation sociale n'était pas sans analogie avec le génie un peu mécanique aussi de Laromiguière en fait de construction philosophique. Après l'avoir lu, Sieyès, de concert avec plusieurs de ses amis qui devinrent plus tard les amis de Laromiguière, aurait voulu en attirer le spirituel auteur à Paris. Mais la prudence ne permettait pas plus alors de faire une pareille invitation que de l'accepter.

Toutefois M. Laromiguière ne pouvait pas manquer de venir à Paris, et, en y venant, d'y rester. C'est en 1795 qu'il y fut appelé par Sieyès, lorsque le parti modéré domina dans la Convention et rétablit les études dans toute la France. La loi d'après laquelle fut alors restaurée l'instruction publique décrêta des écoles primaires pour toutes les communes, fonda des écoles centrales dans la plupart des villes et institua à Paris une grande école normale, où des professeurs éminents devaient propager les méthodes renouvelées de l'enseignement. M. Laromiguière arriva modestement de Toulouse pour assister aux cours de cette école normale, que rendirent célèbre Lagrange, Laplace, Hauy, Daubenton, Berthollet, en y professant des sciences dont ils avaient reculé les limites ou découvert les lois; Bernardin de Saint-Pierre, Volney, la Harpe, Garat, en répandant l'éclat de leur talent sur la morale, l'histoire, la littérature, la philosophie. Il

suivit les leçons brillantes de Garat. Il l'entendit traiter les problèmes favoris du dix-huitième siècle : l'analyse de l'entendement humain et l'influence des signes sur la formation des idées. Un jour Garat reçut d'un de ses auditeurs des observations critiques, dont il admira la finesse et l'expression. Le lendemain, il commença sa leçon par ces mots : « Il y a ici quelqu'un qui devrait être à ma place. »

L'auteur de ces observations, que vous avez déjà reconnu, M. Laromiguière ne prit point la place de Garat, mais il ne retourna plus à Toulouse. Il fut nommé professeur de logique aux écoles centrales de Paris. Dans ces écoles, où étaient enseignées la philosophie à côté de l'histoire naturelle, les belles-lettres à côté de la législation, les langues anciennes à côté des arts et métiers, l'économie politique à côté de l'hygiène, la grammaire générale à côté de l'histoire, il eut d'illustres collègues. Avec Fontanes, Delille, Marmontel, Ducis, Sicard, Dupont de Nemours, GAILlard, Röderer, Cabanis, Saussure et beaucoup d'autres d'un savoir éprouvé ou d'un talent célèbre, il concourut à cette prodigue distribution de toutes les connaissances humaines. Le cours qu'il fit en l'an IV le désigna, tout autant que le livre qu'il avait publié en 1795, à une haute distinction académique.

La Convention, avant de se dissoudre, avait voulu

donner à la France sa constitution intellectuelle, comme elle lui avait donné sa constitution politique. Par sa loi de brumaire an IV, elle avait fondé l'Institut national, placé au-dessus de toutes les écoles, comme pour faire servir l'invention particulière de couronnement à l'enseignement public, et chargé surtout de l'accroissement glorieux de la science. L'Institut, que l'élection, selon les paroles du rapporteur de la loi, notre savant confrère M. Daunou, devait rendre *le corps représentatif de la république des lettres*, était divisé en trois classes, conformément à la division que la philosophie du temps avait assignée aux travaux de l'esprit humain : celle des sciences physiques et mathématiques, celle des sciences morales et politiques, celle de la littérature et des beaux-arts. Dès sa formation, il adjoignit, par ses libres suffrages, M. Laromiguière à la classe des sciences morales et politiques comme associé non résidant.

Vingt-cinq jours après son élection (le 16 avril 1796), M. Laromiguière communiqua, sur *l'analyse des sensations* et sur la *détermination du mot « idée,* » deux mémoires lumineux et profonds, que l'Académie a publiés dans son ancien et savant recueil. Dans ces mémoires, morceaux précieux que recommandent une observation délicate et une précision sévère, M. Laromiguière expose, avec autant de rigueur que

de netteté, des vues que nous aurons à rappeler bientôt, sur le passage des sensations aux idées, sur les facultés et les opérations de l'entendement, et sur le secours des langues, considérées comme de puissantes méthodes analytiques.

Aux yeux de M. Laromiguière, les bonnes constitutions devaient être pour les États ce que les langues bien faites sont pour les sciences, les unes pouvant mener les peuples à la félicité, comme les autres pouvant conduire les esprits à la vérité. Avec quelques amis non moins fatigués d'une tumultueuse anarchie qu'éloignés d'un arbitraire oppressif, il espéra, vers la fin du Directoire, que l'habileté de Sieyès allait instituer définitivement la république, et y ramener l'ordre tout en y maintenant la liberté. Il crut, au dix-huit brumaire, que le métaphysicien politique et le glorieux général qui s'étaient unis pour accomplir cette révolution lui prêteraient, l'un sa pensée, l'autre sa force. Mais le théoricien fut vite écarté par le général, et l'esprit constituant de Sieyès dut céder au génie impérieux de Bonaparte.

On connaît la singulière organisation que reçut alors la république. De trois consuls, le premier gouvernait tout seul et, avec la conduite de l'administration, il avait l'initiative des lois. Ces lois, projetées en conseil d'État, discutées dans le tribunat, étaient portées de-

vant le corps législatif, auquel toute délibération était interdite, et qui, après avoir entendu les plaidoiries contradictoires des orateurs du conseil d'État avocats du gouvernement, et des orateurs du tribunat avocats du peuple, donnait silencieusement ses votes. Au-dessus de ce mécanisme politique était placé, pour en remonter et pour en soutenir les ressorts, un sénat conservateur, chargé surtout de maintenir la constitution qu'il fut plus tard particulièrement employé à détruire.

M. Laromiguière, pour la première et la dernière fois de sa vie, prit part aux affaires publiques en entrant dans l'une de ces assemblées. Il aurait pu être nommé sénateur ; il préféra devenir tribun. Il fut élu, des premiers, membre du tribunat, qui restait le seul défenseur de la liberté publique en étant le dernier organe de la contradiction légale. Ce droit de contradiction, bien que nécessaire chez un peuple qui avait voulu être libre et dans tout État bien réglé, paraissait alors intempestif, il était même importun. Il arrêtait cependant fort peu le premier consul, qui, accomplissant à cette époque les plus grandes et les plus utiles restaurations de la société civile, enchantait la France en la dirigeant, et se préparait à la maîtriser en l'organisant. M. Laromiguière exerça ce droit avec une discréction judicieuse. Il ne fut point un tribun bruyant;

il fut encore moins un ambitieux empressé. Invariablement attaché à des principes que sa raison avait admis et que sa modération avait conservés, il était plus disposé à contester la puissance d'un maître qu'à la servir. Aussi, après trois ans, fut-il éliminé du tribunal avec tous ceux dont la présence y déplaisait au premier consul, qui, se plaignant à l'un d'entre eux de leur opposition, en avait reçu cette réponse spirituelle et profonde : « *Citoyen premier consul, on ne s'appuie bien que sur ce qui résiste.* » L'élimination était le moyen alors employé pour se débarrasser de ceux en qui l'on eût trouvé de trop fermes appuis.

Tout se tient. Exclue des assemblées publiques, la liberté le fut bientôt des réunions particulières. Des hommes d'un esprit généreux et de talents divers, conservant encore les pensées du dix-huitième siècle et les aspirations de 1789, croyant à la raison malgré ses défaillances, aimant la liberté malgré ses égarements, les uns philosophes, les autres publicistes, poëtes, critiques, savants, presque tous sénateurs opposants et tribuns éliminés, se réunissaient dans la maison qu'Helvétius avait occupée à Auteuil et qu'habitait alors Cabanis. Ils y formaient cette célèbre Société d'Auteuil, où M. Laromiguière rencontrait Tracy, Chénier, Garat, Andrieux, Daunou, Jacquemont, Ginguené, Thurot, Benjamin Constant, et où le goût des lettres, les

problèmes de la philosophie, les intérêts toujours chers mais alors fort compromis de la liberté, animaient, charmaient, attristaient les entretiens. Transportées d'Auteuil à Paris, ces réunions se tinrent plusieurs fois par semaine dans la rue du Bac, et ne tardèrent pas à exciter des embrages qui en empêchèrent la continuation, bien que la politique qu'on y mêlait à la littérature et à la philosophie fût la politique inoffensive des stériles regrets et des lointaines espérances.

Le premier consul ne tolérait pas plus la métaphysique que l'opposition. Il se réservait de penser comme d'agir pour tout le monde. Ceux qu'il appelait dédaigneusement des idéologues étaient, à ses yeux, des contradicteurs, et il supprima la classe des sciences morales et politiques de l'Institut, où ils restaient cantonnés et dans laquelle il trouvait trop d'indépendance d'esprit. Il en dispersa les membres dans les autres classes, qui, sous des noms nouveaux, repritrent la forme et reçurent les attributions des anciennes académies. M. de Talleyrand, en vrai diplomate, se résigna à son sort et se laissa, comme il le disait spirituellement, déporter dans l'Académie des *Inscriptions*, qu'il respectait beaucoup, mais où il était véritablement étranger. M. Laromiguière, en cessant d'être associé non résidant de la classe détruite, devint aussi cor-

respondant de cette Académie alors rétablie sous le titre de *classe d'histoire et de littérature ancienne*. Il subit ce changement sans s'y soumettre, et, bien qu'il honorât infiniment la savante compagnie à laquelle une désignation arbitraire l'avait attaché, il n'y parut jamais. De la bibliothèque du Prytanée, dont il fut et dont il resta jusqu'à la fin de sa vie le paisible conservateur, il poursuivit ses méditations philosophiques.

En 1797, M. Laromiguière avait publié, en le terminant, un livre singulier que Condillac n'avait pas eu le temps d'achever avant de mourir. Ce livre original et systématique s'appelait *la Langue des calculs*. Le puissant logicien qui avait consacré toutes les forces de son esprit à mettre le fond des choses dans leur forme et les idées dans leurs signes, comme il voyait les facultés actives de l'homme dans le choc extérieur des sensations, proposait, dans cette œuvre suprême, la langue exacte et rigoureuse de l'algèbre en modèle à toutes les autres. Pure de tout arbitraire, la langue de l'algèbre est, aux yeux de Condillac, la seule langue bien faite, la seule qui à l'aveugle et capricieuse autorité de l'usage substitue la règle sûre et fixe de l'analogie. Le raisonnement n'étant qu'un calcul, et le calcul n'étant lui-même qu'une opération mécanique, au lieu que les méthodes restent l'instrument de l'homme, nous voyons ici l'homme devenir en quelque sorte

l'instrument des méthodes, car : c'est proprement la méthode qui invente, dit Condillac, comme ce sont les télescopes qui découvrent. Le progrès des sciences est pour ainsi dire rétrograde. Il consiste uniquement dans la résolution de toutes les idées dans une seule, par l'intermédiaire d'une série de substitutions qui manifestent cette idée fondamentale avec une clarté et une évidence toujours croissantes.

Cette langue des calculs « que l'Europe doit à la France et que la France doit à Condillac, » comme le dit avec enthousiasme M. Laromiguière, surprit quelque peu, et persuada médiocrement. Étonné d'un accueil qui annonçait moins de dédain que de défiance, M. Laromiguière publia, en 1805, un écrit auquel il donna le titre piquant de *Paradoxes de Condillac*. S'y montrant d'abord incertain avec adresse, il se porta habilement au secours de la doctrine compromise qu'il avait embrassée, il en anima et en colora l'exposition, on pourrait dire la défense, de toute la vie et de tout le charme de son imagination. Mais le talent de l'avocat ne suffit pas toujours au succès d'une cause, et la raison sévère résiste aux plus engageantes séductions. Si brillante que soit l'argumentation de M. Laromiguière, si pénétrantes que soient les insinuations de son adresse, l'inflexible raison lui répond : Non, ce ne sont pas les instruments de l'esprit qui découvrent la vérité, c'est

l'esprit lui-même, par un élan spontané, et comme par une prise immédiate et directe. Les télescopes et les leviers, qui ajoutent à la puissance de l'œil et de la main, servent l'astronomie et la mécanique, mais ne les fondent pas. La langue ne fait pas plus la science que les mots ne créent les idées. Ce n'est pas du même au même que va l'intelligence quand elle passe du connu à l'inconnu, et c'est au delà des formules qu'elle trouve les réalités.

M. Laromiguière fut plus heureux dans la défense de la philosophie. En 1808, M. de Fontanes, chargé par l'Empereur d'organiser la nouvelle Université, en avait omis l'enseignement dans le plan d'études qu'il avait présenté au conseil de l'instruction publique. M. Laromiguière, dans une lettre admirable, le revendiquait pour le pays où l'étroite et permanente alliance de la philosophie et des lettres avait fait la force de l'esprit comme l'élévation du talent, rendu les grands écrivains de grands penseurs, et il voyait dans son abandon, avec l'affaiblissement inévitable de la pensée, la dégradation imminente du goût et la stérilité prochaine de la science. Sa réclamation aussi spirituelle qu'éloquente, adressée au nom de ce que la France avait eu de plus illustre et produit de plus glorieux, eut un plein succès, et des chaires de philosophie furent établies dans les lycées.

Peu de temps après, il fut appelé lui-même à professer, et à l'École normale et à la Faculté des lettres de Paris, cette science dont il venait de faire triompher la cause. Dans sa chaire publique, il porta tout à la fois une doctrine nouvelle et un nouveau mode d'enseignement. Débarrassant la philosophie de ses obscurités et la tirant de ses profondeurs, il lui donna, avec une solidité instructive, un rare agrément, et la rendit de l'accès le plus attrayant comme le plus facile. La plupart de ses leçons offraient l'intérêt d'un drame. M. Laromiguière y faisait comparaître les divers systèmes à côté du sien, et il entrait en discussion avec les plus grands maîtres de la pensée, sans jamais manquer de respect à leur génie, mais sans montrer de soumission à leur autorité. Théoricien ingénieux et argumentateur agile, chez lui l'artifice des procédés ne semblait jamais être que la marche naturelle de l'esprit. Il conduisait ainsi les autres comme il allait lui-même, par une voie prudente, s'avancant avec sûreté et faisant voir, dans la suite régulière des choses, leur génération nécessaire. Quel art dans cette aimable simplicité! quelle grâce dans ce ferme bon sens! quelle charmante imagination dans ces déductions savantes! Le travail de sa pensée ne se trahissait par aucun effort, et une habileté infinie se dérobait sous un naturel incomparable. Aussi pénétrait-il de ses clartés, enve-

loppait-il de ses raisonnements, enchantait-il par ses talents et gagnait-il à ses doctrines les auditeurs de plus en plus nombreux et ravis, qui accouraient entendre tout ce qui sortait de *cette bouche d'or*, comme l'appelait l'abbé Sicard. Le cours de M. Laromiguère fut un événement dans le monde intellectuel et le réveil de l'esprit philosophique.

Quelle est la philosophie que M. Laromiguère exposa avec un art si accompli et un charme si soutenu? Pour le présenter dans ce qu'il a d'original en même temps que dans ce qui lui reste d'emprunté, car il n'est réservé qu'à de rares génies d'ouvrir à l'esprit des voies où personne ne les précède et où tout le monde les suit, nous devons remonter un peu plus haut. Au dix-septième siècle, pendant que la philosophie tout à la fois hardie et tempérée de Descartes aboutissait après lui à des doctrines extrêmes et que la raison et la liberté humaines allaient, sous les auspices de Malebranche et de Spinoza, se perdre et s'évanouir dans l'abîme dévorant de l'intelligence et de la substance divines, il s'était élevé en Angleterre une philosophie rivale qui, se flattant d'éviter l'écueil où s'étaient brisés les continuateurs de Descartes, devait échouer sur l'écueil opposé, poussée à son tour par cette logique inflexible, qui ne permet pas aux principes exclusifs de se dérober à leurs inévitables conséquences. Recon-

naissant, comme Descartes, la raison pour première et souveraine autorité, comme lui encore c'est la conscience que Locke interroge, et c'est de son témoignage qu'il s'appuie. Il part de l'expérience, et il reconnaît deux sources d'idées : la sensation qui avertit l'âme de tout ce qui se passe en elle et hors d'elle, et la réflexion qui, opérant sur les idées que lui livrent les sens, les associe, les compare, les abstrait, les généralise. Toutes les idées que la réflexion n'a pu tirer des sens demeurent nécessairement exclues de la doctrine de Locke, ou, si elles y entrent, c'est dénaturées et par le bénéfice d'une inconséquence qui fait honneur au bon sens de l'homme en compromettant le système du philosophe.

Après Locke vient Condillac, qui, des deux sources le connaissances que Locke avait reconnues, en supprime une, la réflexion. Ramenant tout à un principe unique, il charge la sensation de suffire à tous les actes comme de présider à tous les progrès de l'intelligence. Locke s'était attaché surtout à rechercher l'origine des idées, le principe des connaissances. Condillac va plus loin : c'est le principe des facultés elles-mêmes, c'est l'origine des opérations de l'âme qu'il poursuit. Le premier, il imagine de séparer les facultés des idées qu'elles produisent. Plusieurs philosophes avaient déjà fait sortir les idées des sensations : lui en fait sortir

les facultés. Dans son système, la faculté de sentir renferme et enveloppe d'abord toutes les facultés qui s'en dégagent une à une, apparaissent comme autant de transformations plus ou moins variées d'une faculté primordiale et génératrice qui finit par devenir la pensée, comme en algèbre l'équation fondamentale passe par différentes transformations pour devenir l'équation finale qui résout le problème. En assimilant l'homme à une statue qu'affecte, éveille, anime une série de sensations venues du dehors, Condillac ne reconnaît pas en lui de centre interne où réside une force spirituelle capable de réagir sur les sensations. L'âme n'est donc pas nécessaire à son système. Mais si sa théorie logique la repousse, son raisonnement moral la reconnaît. Il fonde l'immatérialité de l'âme sur la liberté de l'homme qui, rendant l'éminente créature que Dieu a douée d'intelligence et de volonté capable de mérite et de démerite dans cette vie, exige pour elle la récompense du bien comme la punition du mal dans une autre existence. Le philosophe de la sensation échappait ainsi, par une conclusion inattendue, aux influences mortelles de son principe fondamental, et sa morale démentait heureusement sa métaphysique.

Destutt de Tracy et Cabanis avaient continué Condillac. L'un n'avait vu dans la pensée et la volonté qu'un

résultat de l'organisation, et avait réduit l'intelligence à n'être, comme il le disait lui-même, qu'une *dépendance de la physique humaine*; l'autre, en étudiant l'action réciproque *du physique et du moral*, avait confondu pour ainsi dire les fonctions de l'âme et du corps, et il avait chargé le cerveau, siège de la sensibilité, *de digérer les impressions et de secréter la pensée*. La philosophie ne pouvait demeurer ainsi asservie à la physiologie : celle qui affranchit tout ne devait pas tarder à s'affranchir elle-même.

M. Laromiguière fut le principal auteur de cette émancipation intellectuelle. C'est à lui surtout qu'appartient l'honneur d'être sorti l'un des premiers de la doctrine étroite de la sensation. Dans son système qui embrasse les moyens et les procédés de l'entendement, les mobiles et les actes de la volonté, la nature et la formation des idées, il étudie, à son tour, l'homme dont il décompose les puissantes facultés et les opérations fécondes. Ce privilégié de la création, ce dominateur des autres êtres par l'esprit, ce maître de la nature par la science, outre les merveilleux organes du corps qui, par toutes les portes des sens, font arriver jusqu'à lui les impressions du monde extérieur et lui fournissent, avec les matériaux de ses connaissances, les instruments de son action, a été doué d'une intelligence forte et d'une volonté libre. Par son intel-

ligence qui s'accroît sans cesse, il étend son savoir; par sa volonté qui s'éclaire de plus en plus, il améliore sa vie. Il va de la confusion à l'ordre, et de la connaissance de l'ordre à son observation. Placé par son corps périssable dans le monde fini, il aborde par son esprit immortel l'éternité et l'immensité. Il ne connaît pas seulement cette terre qu'il parcourt dans son étendue, pénètre dans ses profondeurs, dont il s'approprie et dirige les forces, féconde les productions, qu'il couvre de sociétés variées qui doivent perfectionner leur organisation à mesure qu'il se perfectionne lui-même dans ses idées et dans ses sentiments; il atteint encore, par les instruments qu'il a découverts et par les méthodes qu'il a inventées, ces globes multipliés qui roulent dans l'espace, il en mesure le volume, en détermine la forme, en pèse la densité, en suit les mouvements, en annonce les révolutions. Ce qui est hors de la portée de ses sens n'en tombe pas moins sous l'action de son esprit. La nature des êtres, les rapports des choses, les lois du monde et de l'humanité, sont les aliments perpétuels de sa pensée; il les saisit par l'intelligence, et, là où la certitude lui manque encore, il conçoit des hypothèses qui le conduisent plus tard à des sciences.

C'est à l'aide d'un petit nombre de facultés que l'homme acquiert ses admirables connaissances et satisfait ses besoins variés. M. Laromignière les réduit à

six, dont trois intellectuelles et trois morales. Il assigne leur place dans l'âme, à laquelle il restitue sa puissante activité et les attributs de son essence inmatérielle. L'une et l'autre avaient été méconnues par le système de la sensation, qui faisait de l'esprit la dépendance du corps et le rendait comme l'écho servile et sourd de la nature extérieure. Là où s'arrête le pouvoir involontaire de la sensation qui, par l'impression des objets sur les organes, ébranle le cerveau et parvient à l'âme, M. Laromiguière fait apparaître dans l'âme même une force qui réagit sur le cerveau et par le cerveau sur les organes, force que la conscience nous atteste, que l'expérience nous affirme, et qui, profondément distincte des impressions subies, se manifeste au dehors par les merveilleux et libres effets de l'intelligence et de la volonté. Ce rétablissement de l'activité intellectuelle et de la liberté morale constitue l'originalité de M. Laromiguière en philosophie.

Les facultés, non acquises mais innées, qui forment l'essence de l'âme, demeurent inertes et confuses jusqu'à ce que les premières impressions reçues, les premiers sentiments éprouvés les éveillent et servent à les distinguer en elle. L'âme, à ce moment encore passive, n'a que la capacité de sentir. Mais lorsque, déployant son énergie propre, elle opère sur les matériaux que lui fournissent les impressions extérieures

ou les sentiments intérieurs, elle devient active, et, à l'aide de ses facultés intellectuelles, elle conçoit et combine graduellement toutes les idées. Par l'attention qui concentre l'activité sur un objet unique, par la comparaison qui la partage entre divers objets, par le raisonnement qui la divise encore et qui, des rapports comparés des choses, conduit jusqu'à leurs principes pour redescendre de ces principes à leurs dernières conséquences, elle arrive à tout comprendre et à tout découvrir. Pour M. Laromiguière, ces facultés s'engendrent les unes les autres ; de l'attention, source des perceptions, naît la comparaison, source des jugements, comme de la comparaison sort le raisonnement, source des systèmes et des sciences. Par le raisonnement, instrument merveilleux de cette raison qui est le signe divin de sa nature privilégiée, l'homme perce le voile transparent de la nature, par delà les faits atteint les lois qui les gouvernent, et s'élève aux nobles connaissances qui sont sa grandeur. Les sciences comme les idées, les langues comme les lois, ne sont que des suites de raisonnement. C'est en raisonnant sans cesse sur lui-même et sur le monde qui l'enveloppe que le genre humain a de plus en plus perfectionné ses rapports et amélioré sa condition; c'est en raisonnant mieux que les autres que de puissants génies l'ont doté de leurs découvertes. Le progrès du

monde est un raisonnement suivi de l'humanité par ses plus grands hommes.

M. Laromiguière s'enthousiasme pour le raisonnement, qui est le principal ressort de son système : « C'est, dit-il, par la faculté de raisonner que l'homme se sépare de tout ce qui a vie et sentiment sur la terre ; qu'il s'élève continuellement au-dessus de lui-même, et que son intelligence peut recevoir des accroissements sans fin. Qui pourrait en assigner les bornes ? Ce que les inventions de l'optique ou de la mécanique ajoutent à la puissance de l'œil ou de la main, le raisonnement l'ajoute à la force de l'esprit. « C'est un microscope qui nous rend l'objet que sa pétitesse dérobait à nos sens ; c'est un télescope qui le rapproche quand il est trop éloigné ; c'est un prisme qui le décompose quand nous voulons le connaître jusque dans ses éléments ; c'est le foyer d'une puissante loupe qui resserre et condense les rayons sur un seul point ; c'est enfin le levier d'Archimède qui remue le système planétaire tout entier, quand c'est la main de Copernic ou de Newton qui le dirige. »

Mais il ne suffit pas à l'homme de connaître, il veut être heureux. Une secrète inquiétude le tourmente, et l'âme, dans le besoin qu'elle ressent, se porte, avec la fougne aveugle du désir vers l'objet dont la possession promet de lui rendre le calme, en la satisfaisant. Tou-

tefois il peut arriver que deux objets différents sollicitent à la fois son inclination : ce partage ne saurait durer longtemps, et l'âme ne tarde pas à en choisir un vers lequel elle se porte tout entière. La préférence naît ainsi du désir. Cette préférence est-elle accompagnée d'un regret, l'expérience nous a-t-elle inspiré le repentir de notre choix en nous en montrant l'erreur? Nous saurons désormais sacrifier un plaisir présent par la crainte d'une douleur à venir, et nous priver d'un bien que le mal doit suivre. Nous nous déterminerons après examen, nous choisirons avec connaissance.  
— Cette détermination réfléchie, ce choix délibéré, constitue la liberté, fondement de la moralité humaine.

Ainsi, aux trois facultés de l'entendement, à l'attention, à la comparaison, au raisonnement, qui nous conduisent à toutes nos connaissances, correspondent le désir, la préférence et la liberté, ces trois facultés de la volonté qui nous rendent les arbitres de notre destinée. Ce système est si harmonieusement lié, que les facultés intellectuelles et les facultés morales y sont disposées dans un ordre rigoureux et avec la plus attrayante symétrie. Outre qu'il les balance avec tant d'habileté, M. Laromiguière les fait naître les unes des autres par une transformation progressive qu'il expose avec l'art le plus séduisant. A propos d'une théorie

qui montrait les germes des fleurs emboités les uns dans les autres, de telle sorte que toutes les tulipes étaient contenues dans un premier oignon, et en sortaient successivement par une génération qui n'était au fond qu'un déploiement, Fontenelle disait : « Ce « système est fort vraisemblable ; mais, de plus, il est « joli et fait plaisir à croire. » On serait tenté d'en dire autant de celui de M. Laromiguère.

On le serait d'autant plus qu'avec ce système, passant de la théorie des facultés à la formation des idées, M. Laromiguère y porte le même enchaînement et la même vraisemblance. Selon lui, l'idée n'est qu'un sentiment rendu distinct. Quand les objets extérieurs agissent sur quelques-uns de nos sens, par la sensation qu'ils produisent l'âme est avertie à la fois de leur présence et de son existence ; elle sent qu'elle est et comment elle est. Après avoir d'abord fait spontanément usage des organes du corps, elle s'empare de leur direction, les fixe sur des objets particuliers, et avec des sensations distinctes elle acquiert des idées sensibles. Toujours active, même dans le repos du corps, elle a le sentiment de l'exercice de ses propres facultés, sentiment qui engendre un nouvel ordre d'idées, celles des facultés de l'âme. Les différentes idées ont entre elles des rapports de ressemblance ou de dissemblance, et donnent ainsi naissance au sentiment et aux idées

de rapport. Enfin, quand nous apercevons ou seulement quand nous supposons dans un être, qui agit sur nous ou sur nos semblables, une intention et une volonté libres, et par conséquent une responsabilité, le sentiment moral s'éveille en nous, et avec lui les idées morales du juste et de l'honnête. Ces quatre espèces d'idées, qui naissent des quatre manières différentes de sentir, ont chacune leur nature propre, et concourent ensemble à former l'intelligence humaine dans toute son étendue et avec toute sa perfection. Absolues ou relatives, particulières ou générales, correspondant à un objet réel ou exprimant un rapport abstrait, elles sont toutes produites par l'action des trois facultés de l'entendement qui les fait jaillir du sentiment, source commune de toutes nos connaissances. Écoutez M. Laramiguière : « La nature a dit aux hommes : Je vous « fais présent du sentiment; cultivez ce germe pré- « cieux; il se développera en rameaux féconds, il pro- « duira pour vous l'arbre de la science. Tout ce qui n'a « pas ses racines dans le sentiment sera interdit à votre « intelligence; qu'il le soit à votre curiosité. Ne cher- « chez donc pas la raison de ce qui est hors du senti- « ment lui-même. Je me suis réservé les principes « premiers; c'est mon secret. Et ne vous plaignez pas « que je me montre envers vous trop peu libérale: les « conquêtes du génie et les travaux des siècles n'é-

« puiseront jamais les trésors que recèle le sentiment. »

Docile à cet avertissement qu'il croit recevoir de la nature, M. Laromiguière se garde de cette curiosité intempérante qui cherche la raison de tout et pose sans fin des questions insolubles. Il conseille à l'homme de se contenter de ce qu'il lui est permis d'atteindre, et il trouve son partage assez vaste ; par l'admirable don du raisonnement, il parvient de plus en plus de ce qu'il sait à ce qu'il ignore. Du sentiment de sa faiblesse et de sa dépendance, il s'élève à l'idée de la souveraine indépendance et de la souveraine puissance ; du sentiment que produit sur lui l'ordre entier de la nature, à l'idée d'un ordonnateur suprême ; du sentiment de ce qu'il fait lui-même quand il dirige l'action de son esprit vers un but, à l'idée d'une intelligence infinie ; du sentiment de la force qui se meut en lui par une énergie propre et de l'idée de cause qu'il puise dans cette force, à l'idée d'un premier moteur immobile et d'une cause première qui, dans son universalité, embrasse toute la nature ; enfin, du sentiment du juste et de l'injuste, à la notion d'un juge infaillible dont la conception prête à la morale un appui nécessaire, en fortifiant les décisions souvent incertaines de la conscience humaine, de l'immuable autorité de la loi divine. Ainsi, dans M. Laromiguière, la sensibilité tout

entière tend vers la Divinité, et, convertie en intelligence, s'en approche par le raisonnement, la contemple dans ses œuvres, lui obéit dans ses lois, et place en elle ses espérances immortelles.

Qui n'admirerait l'harmonieuse simplicité du système de M. Laromiguière, et ne serait séduit par son élégante exposition? Toutefois, dans ce système, dont le savant artifice imite de son mieux la nature, M. Laromiguière ne prend-il pas quelquefois de simples procédés de l'esprit pour des facultés fondamentales de l'âme, et n'est-il pas trop disposé à confondre comme ayant la même origine tout ce qui concourt à la même action? Ne transforme-t-il pas arbitrairement les unes dans les autres des facultés qui peuvent se mêler et non s'engendrer? Ainsi l'on ne saurait comprendre que l'attention multipliée devienne le raisonnement, et il est encore plus difficile d'admettre qu'une faculté comme la liberté puisse, même par l'intermédiaire d'une préférence involontaire, naître du désir essentiellement aveugle et passif, qui se développe fatallement sous l'action d'influences extérieures et absolument indépendantes de nous. Outre la génération contestable des facultés, M. Laromiguière n'en a-t-il pas omis ou altéré d'essentielles? Que devient, par exemple, dans sa théorie, le jugement primitif, ce que, dans une autre doctrine, on appelle l'intuition immé-

diate, cette opération de l'esprit qui, par un acte spontané et indélibéré, atteint les réalités spirituelles et matérielles, et en dehors, ainsi qu'au-dessus de toute contestation, place ces conceptions premières, fondement et terme de la science, comme elles sont la lumière et la substance de l'intelligence?

Quoi qu'il en soit, le système dans lequel M. Laromiguière, réformant Condillac, assigne un principe unique à l'entendement dont il décompose les ressorts et à la volonté dont il analyse les opérations, ce système, avec toutes les idées que son ingénieux auteur en dérive et y rattache, enchantait tous ceux qui entendaient ses entraînantes leçons et bientôt après tous ceux qui les lurent.

Dès 1815 M. Laromiguière discontinua son cours, pour ne plus le reprendre. Mais, en renonçant à la parole, il poursuivit sous une autre forme son enseignement. Les leçons qu'il avait adressées à un auditoire, il les recueillit pour les offrir au public. Son cours devint un livre, *livre consacré*, comme l'a si bien dit un grand juge qui est lui-même un grand maître. Chef-d'œuvre d'esprit et de langage où l'on peut apprendre tout à la fois à bien penser et à bien écrire, ce bel ouvrage eut le succès le plus étendu. M. Laromiguière vit s'épuiser rapidement cinq éditions qu'il en donna lui-même, et des traductions nombreuses le portèrent

dans divers pays où dominaient d'autres systèmes et où elles répandirent sa renommée, sans faire prévaloir sa doctrine. Il reçut de tous côtés des expressions d'assentiment, des témoignages d'admiration. Parmi ces derniers, il en est un que je me hasarde à citer; il ne vient pas d'un philosophe, mais d'un personnage chez lequel l'esprit, dans un certain moment, toucha presque au génie, de Dumouriez, qui, trente années auparavant, avait joué un si grand rôle dans notre pays et qui conservera une page immortelle dans notre histoire. Le général audacieux qui avait sauvé la révolution en 1792, dans les défilés de l'Argonne, et, le premier, l'avait rendue victorieuse sur les hauteurs de Valmy et dans les plaines de Jemmapes, reconnaissait M. Laromiguière pour son maître. Alors réfugié en Angleterre et non loin du terme de ses jours, Dumouriez lui écrivait : « J'ai suivi avec délices votre cours de vraie philosophie. Si j'avais eu le bonheur de rencontrer un pareil maître il y a quarante ans, je vaudrais mieux que je ne vaux, car, en agrandissant mon âme par le développement ordonné de ses facultés, il aurait purifié ses sensations. Laissons les regrets inutiles! Même à quatre-vingts ans vous rajeunissez et ennobliez mon sentiment et vous me faites grand bien... » Après l'avoir remercié avec effusion de l'utile beauté de son ouvrage, il le suppliait avec instance de

le compléter en y joignant les deux cours qu'il avait annoncés de logique et de morale, et il ajoutait : « En attendant que vous ayez accompli ce vœu, et j'ose dire cette injonction de votre élève octogénaire, ce beau livre incomplet devient mon manuel. Vous devez juger combien il m'attache à son auteur. Je ne regrette que d'être devenu trop tard votre admirateur, votre élève et votre ami<sup>1</sup>. »

M. Laromiguière ne remplit pas le vœu de son tardif et glorieux disciple, qui était aussi le vœu du public. Qui mieux que l'auteur du discours sur le raisonnement aurait pu faire un traité régulier de logique, si, après avoir signalé les imperfections des systèmes sortis des autres écoles, il eût évité les défauts des procédés trop mathématiques de la sienne? Qui mieux surtout que cet homme sage et bon, si profondément versé dans la connaissance du devoir, si exercé dans la pratique du bien, eût donné un excellent traité de morale? Il l'eût rendu austère et touchant, élevé et

<sup>1</sup> Nous devons à un ami de M. Laromiguière la communication de cette lettre et d'autres documents importants. Nous lui en témoignons notre reconnaissance sincère, et nous regrettons qu'il ne nous permette pas de le nommer. Cet ami est le même qui fut chargé par l'illustre professeur de revoir la cinquième édition des *Leçons* : M. Laromiguière lui légua en mourant le soin des éditions suivantes, et il en a déjà publié une sixième dont M. Cousin a fait un si complet et si juste éloge dans la séance de l'Académie des Sciences morales et politiques du 27 juillet 1844.

persuasif, celui qui avait prononcé dans son cours ces belles paroles où l'homme de bien paraît dans le philosophe, et où les plus nobles préférences de l'âme sont comme la conséquence des plus rigoureuses analyses de la science : « Plaisirs des sens, plaisirs de l'esprit, plaisirs du cœur ; voilà, si nous savons en user, les biens que la nature a répandus avec profusion sur le chemin de la vie. Et qu'on se garde de mettre en balance ceux qui viennent du corps et ceux qui naissent du fond de l'âme. Rapides et fugitifs, les plaisirs des sens ne laissent après eux que du vide, et tous les hommes en sont dégoûtés avec l'âge. » Les plaisirs de l'esprit ont un attrait toujours nouveau ; l'âme est toujours jeune pour les goûter, et le temps, loin de les affaiblir, leur donne chaque jour plus de vivacité. Kepler ne changerait pas ses règles contre la couronne des plus grands monarques. Est-il des jouissances au-dessus de telles jouissances ? — Oui, messieurs, il en est de plus grandes. Quels que soient les ravissements que fait éprouver la découverte de la vérité, il se peut que Newton, rassasié d'années et de gloire, Newton qui avait décomposé la lumière et trouvé la loi de la pesanteur, se soit dit en jetant un regard en arrière : Vanité ! tandis que le souvenir d'une bonne action suffit pour embellir les derniers jours de la plus extrême vieillesse et nous

« accompagne jusque dans la tombe. Combien s'abusent ceux qui placent la suprême félicité dans les sensations ! Ils peuvent connaître le plaisir, ils n'ont pas idée du bonheur ! »

Ce qu'il disait si bien, il le faisait encore mieux. C'est pour M. Laromiguière que semble avoir été écrit ce vers de la Fontaine :

Le bon cœur fut chez lui compagnon du bon sens.

Il avait cette suprême bonté dans laquelle Bossuet reconnaît excellement *le propre caractère de la nature divine, et la marque de la main bienfaisante dont nous sortons*. Il ressentait la plus aimable bienveillance pour les jeunes gens dont il pouvait encourager les travaux, et témoignait la plus touchante compassion aux malheureux qu'il pouvait soulager par ses libéralités. Dans une position et avec une aisance fort modestes, il n'allait pas seulement au secours de l'infortune, il venait encore en aide au talent : en voici un exemple parmi tant d'autres. Un homme de beaucoup de savoir, mais de peu d'industrie, candide et original, ayant dépensé durant bien des années tout ce qu'il possédait à préparer et à écrire un bon livre, et n'ayant plus rien pour le publier, cherchait un éditeur et n'en trouvait pas. Ce livre était l'*histoire des Français des divers états dans les cinq derniers siècles*, que M. Alexis

Monteil avait retracée avec érudition, et à laquelle il croyait avoir donné l'intérêt d'un drame. De cet ouvrage que la savante Académie des inscriptions et belles-lettres a jugé deux fois digne d'un prix, M. Monteil attendait sa renommée et espérait peut-être sa fortune; mais aucun libraire n'avait la même confiance que lui. Accourant auprès de M. Laromiguière, son compatriote et son ami, il lui fit part, avec désolation, de ses espérances et de sa déconvenue. « Vous n'avez pas d'éditeur, lui dit M. Laromiguière avec simplicité, je me charge de l'être; laissez-moi votre manuscrit. » Il le fut en effet, en avançant au libraire les frais d'impression de ce livre curieux que sa générosité donna au public le moyen de connaître, et à M. Monteil la satisfaction de publier.

M. Laromiguière avait la délicatesse de l'âme comme la finesse de l'esprit. Si les beaux sentiments et les louables actions donnent le bonheur, on peut dire qu'il fut heureux. Il eut une vieillesse douce et honorée. L'Académie des sciences morales et politiques ayant été rétablie en 1832, l'ancien associé de 1795 y repartut alors, comme membre titulaire, à l'âge de soixante-seize ans. Il y était assidu sans avoir besoin de s'y montrer laborieux. Son nom était surtout une parure pour la compagnie.

Celui qui disait en 1805, dans un écrit auquel il

n'attachait pas son nom : « Je ne cherche pas à me cacher, mais je n'aime pas à me montrer, » fuyait encore plus le bruit et l'éclat après 1850. La vie même perdait pour lui son prix en approchant de son terme. Peu de temps avant de mourir, il écrivait à l'un de ses plus anciens disciples qui se plaignait à lui du déclin de l'âge : « Si votre corps commence à vieillir, « votre esprit est toujours jeune. Pour moi, corps et « âme, tout s'en va. Souvenez-vous qu'il y a cinquante- « cinq ans, je faisais le petit Aristote, sur ma chaire « de professeur à Tarbes, dans un collège que les gens « du pays soutiennent être de marbre. Adieu, mon « cher ancien élève, l'honneur de mon professeur ; pour un vieux malade accablé d'infirmités, je « me porte assez bien. Mais, jeunes ou vieux, sains « ou malades, convenez que ce n'est pas grand'chose « que la vie. Sur ce néant, je vous embrasse en réalité « avec une tendre amitié. »

Parmi les infirmités dont il se plaignait si doucement, et qui au milieu des angoisses ne l'empêchaient pas d'écrire des lettres spirituelles et gracieuses, était une maladie des plus opiniâtres et des plus douloureuses : une inflammation intermittente de la vessie. Les crises en devinrent bientôt rapprochées et alarmantes. Après des souffrances cruelles supportées avec la force qu'il tirait de sa nature et la sereine rési-

gnation qu'il puisait dans sa philosophie, il y succomba le 12 août 1857, à l'âge de quatre-vingt-un ans.

M. Laromiguière a traversé l'époque la plus agitée du monde sans prendre part à ses agitations, et il n'y a pas d'aussi longue vie plus dénuée d'événements. S'il s'est tenu étranger à tout ce qui s'est passé de son temps, il n'y est point resté insensible. Son âme ne s'est point retirée et glacée dans les hautes régions d'une pensée solitaire et indifférente. Mais sa modération répugnait à tous les excès, qu'ils vinssent de tous ou d'un seul, et sa fierté repoussait tous les jougs. Il a peint en lui l'homme et le philosophe tout ensemble quand il a dit : « Dans la science, l'arbitraire déplaît aux bons esprits, autant que dans la république il déplaît aux bons citoyens. » L'œuvre de M. Laromiguière ressemble à sa vie. Toutes deux sont pures et modestes : elles ont plus de prix encore que d'éclat. D'un pareil homme, les travaux se présentent et ne se comptent pas. Il n'a fait qu'un livre, mais ce livre exquis, destiné à charmer ceux même qu'il ne convaincrait pas toujours, restera, par le mérite du fond et la beauté de la forme. M. Laromiguière y a répandu les connaissances les plus variées, traduites de leur langue dans la langue usuelle, avec une clarté et une élégance incomparables. L'ordre y est géométrique sans que le tour soit moins naturel. Une imagination discrète y relève une correc-

tion soutenue, et la transparence du style laisse apercevoir la profondeur de la pensée. Chez M. Laromiguière, le philosophe était supérieur et l'homme excellent. Il faisait une bonne action aussi simplement qu'il exprimait une idée juste, et la délicatesse de son âme semblait ajouter à la perfection de son esprit. La douce et fine expression de son visage révélait à la fois le charme et l'élévation de sa nature. Toute la sagacité de son intelligence brillait dans son pénétrant regard, et la grâce de sa bonté souriait sur ses lèvres. Inflexible sur les principes, M. Laromiguière fut indulgent pour les hommes, et il sut se concilier l'affection et la vénération universelles. Il a honoré la philosophie par la haute distinction de son esprit, par la constante dignité de son caractère, par l'irréprochable pureté de sa vie, par l'éminente bonté de son cœur, et, pour recommander sa mémoire à la postérité, il a laissé tout ensemble des modèles et des exemples dans la perfection de ses ouvrages et l'excellence morale de ses actions.

---

# LAKANAL

## NOTICE

LUE A LA SÉANCE PUBLIQUE ANNUELLE DU 2 MAI 1857

Messieurs,

« Les sciences, » écrivait M. de Laplace après les jours lamentables de 1793 et de 1794, « sauront transmettre à la postérité les noms de ceux qui, dans la crise qu'elles viennent d'éprouver, ont constamment lutté contre la barbarie, et celui de Lakanal sera l'un des plus distingués. » Ce témoignage rendu, il y a soixante-quatre ans, à M. Lakanal par un aussi illustre interprète des sciences reconnaissantes; cette recommandation adressée en son honneur à la postérité

par un homme de génie ayant auprès d'elle le crédit immortel de sa propre gloire, nous avons aujourd'hui à les exprimer au nom de l'Académie, dans laquelle M. Lakanal est entré en 1795, et j'ose ajouter, au nom de l'Institut, dont il a été le premier organisateur, et dont, à sa mort, il était resté le doyen. Je viens dès lors moins encore prononcer un éloge qu'acquitter tardivement une dette.

La vie de M. Lakanal est très courte pour l'histoire, et ne compterait point dans la science s'il n'avait exercé sur elle une action utile quoique indirecte. M. Lakanal n'a paru qu'un moment sur la scène politique, au milieu du plus terrible bouleversement social. Il n'a pas fait de découvertes et n'a pas laissé de livres, mais il a rendu des services à l'esprit humain. Le dernier des membres de l'Académie qui aient siégé à la Convention, il a, dans cette assemblée dont les idées étaient aussi immodérées que les passions, et dont les décrets furent aussi formidables que les actes, il a, dis-je, été au nombre de ces hommes inexpérimentés et audacieux qui, épris de la liberté et condamnés à la plus agitée des servitudes, exercèrent avec excès tous les pouvoirs et subirent avec faiblesse toutes les oppressions, condamnèrent le descendant de trente et un rois, défièrent tous les monarques du continent, levèrent douze armées, créèrent des généraux, commandèrent et obtin-

rent la victoire, portèrent la France agrandie jusqu'au Rhin et jusqu'aux Alpes, aspirèrent à rendre tous les peuples libres et tous les hommes frères, rompirent enfin avec le passé du monde, dont ils dédaignèrent les traditions, brisèrent les formes, rejetèrent les croyances et repoussèrent jusqu'à la manière de compter le temps, comme pour assigner une ère nouvelle à une nouvelle humanité. M. Lakanal y concourut aux fortes mesures qui rendirent au dehors la révolution victorieuse, et aussi il y céda à quelques-uns des plus funestes entraînements. Mais en même temps il prit dans la Convention un rôle qui me permet en ce jour de le louer à l'Académie : il s'y fit l'énergique défenseur des monuments exposés aux ravages d'une ignorante brutalité, le vigilant protecteur des savants négligés par l'ingratitude populaire, le sauveur intrépide et le promoteur heureux de nos principaux établissements scientifiques, et, après avoir concouru peut-être plus qu'aucun autre à restaurer les études abandonnées et à remettre les lettres en honneur, il y couronna son œuvre en contribuant à la grande fondation de l'Institut. Voilà, messieurs, les titres qui, en 1795, appellèrent M. Lakanal, par une juste reconnaissance et à la suite d'une libre élection, dans la classe des sciences morales et politiques, et qui, en 1857, fourniront surtout la matière de son éloge. Depuis qu'il eut déposé

sa part de souveraineté, il rentra pendant un demi-siècle dans une obscurité volontaire. Durant l'Empire, dont il ne voulut rien recevoir, il redevint ce qu'il avait été, professeur. A la restauration des Bourbons, sous l'autorité desquels il ne lui convint pas de vivre, il alla se faire planteur aux États-Unis; et, après la révolution de juillet, il revint saluer son pays, reprendre son siège à l'Institut, et mourir en paix au milieu de vous.

Joseph Lakanal naquit le 14 juillet 1762, à Serres, dans les Pyrénées. Sa famille appartenait à la bourgeoisie du Midi, qui avait une existence plus libre que celle du Nord. Un de ses oncles, engagé dans les ordres, devint, au commencement de la Révolution, évêque constitutionnel de Pamiers. Lui-même fut élevé dans la congrégation enseignante des Pères de la Doctrine chrétienne. Il y fit des études brillantes. Il puise dans cette corporation l'esprit de liberté religieuse, comme il devait respirer bientôt dans l'atmosphère enivrante du siècle l'esprit de liberté philosophique.

M. Lakanal se consacra de bonne heure à l'instruction, sans se vouer à la prêtrise. Il était latiniste habile à l'âge de quinze ans, lorsque ceux qui l'avaient élevé l'admirent à en éléver d'autres et firent de lui leur col-

lègue. De régent de cinquième, modeste début de son enseignement, il devint par degrés régent de quatrième à Moissac, de troisième à Gimont, de seconde à Castelnau-dary, et professeur de rhétorique à Périgueux et à Bourges. Enfin, après s'être fait recevoir docteur ès arts à l'université d'Angers, il enseignait la philosophie à Moulins, lorsque le choix de ses concitoyens du département de l'Ariège l'appela à siéger dans la Convention nationale.

Il avait alors trente ans. Il partageait les idées les plus extrêmes du temps. Il croyait la France, malgré son étendue et ses traditions, capable de se gouverner avec la liberté la plus absolue dans l'égalité la plus nouvelle, et il vota l'établissement de la république. Il regardait l'autorité monarchique comme une inconséquence aux yeux de la raison et comme un attentat envers le peuple, et il en vota l'abolition. Le malheureux Louis XVI lui parut coupable parce qu'il avait été roi, et traître envers la Révolution pour en avoir réprouvé quelques entreprises ou pour l'avoir sourdement menacée, bien qu'il l'eût si faiblement combattue, et il vota sa mort. Vote à jamais déplorable, qui frappa du même coup la vraie liberté avec la monarchie, et la justice avec le monarque; vote ingrat envers cette grande race des conquérants nationaux et des organisateurs populaires de la France, qui, après lui

avoir donné l'unité territoriale la plus forte, la législation civile la plus perfectionnée, lui reconnaissaient les droits politiques les plus étendus; vote cruel et inhabile, qui, par le meurtre royal, devait conduire à tant d'autres meurtres, et livrer la Révolution ensanglantée à l'anarchie et au despotisme.

M. Lakanal aurait voulu cependant rendre la république régulière et la démocratie éclairée. En entrant à la Convention, il fit partie du comité de l'instruction publique : ses travaux antérieurs et la sage modestie de ses désirs l'y appellèrent également. Durant trois années consécutives, l'Assemblée le nomma chaque mois membre de ce comité, et, avec la même persévérance, ce comité le choisit pour son président. M. Lakanal y eut des collègues illustres, tels que Sieyès, Chénier, Daunou, Grégoire, Boissy d'Anglas, David ; mais aucun d'eux ne s'y montra aussi actif, n'y devint aussi accrédité et n'y fut aussi utile que lui. Il l'anima des idées les plus généreuses, qu'il porta, avec un courage toujours ferme et quelquefois heureux, à la tribune de la Convention, où se décrétait trop souvent la mort des vaincus et la dévastation du passé.

Cette ignorante et systématique fureur des barbares nouveaux, à laquelle il ne craignit pas de donner le nom de *vandalisme*, s'exerçait contre les monuments des arts, les établissements de la science, les souvenirs

de l'histoire, et prétendait effacer, avec les traces des grandeurs monarchiques et des croyances chrétiennes, la mémoire des choses passées. M. Lakanal l'attaqua intrépidement, et il essaya de la réprimer. Au commencement de 1793, il la dénonça au nom du comité de l'instruction publique. « Des chefs-d'œuvre sans « prix, » dit-il, « sont chaque jour brisés ou mutilés ; « les arts pleurent des pertes irréparables. Il est temps « que la Convention arrête ces funestes excès. » Et il fit décréter, le 6 juin 1793, la peine de deux ans de fers contre quiconque dégraderait les monuments des arts dépendant des propriétés nationales. Ce décret diminua les dévastations en intimidant les dévastateurs.

Les ennemis du passé, qui le poursuivaient dans ses œuvres, ne devaient le respecter dans aucune de ses institutions. Les Académies restaient encore debout. Ces petites et glorieuses républiques avaient été fondées pour le service ou l'ornement de l'esprit humain, en l'honneur ou à l'avantage de la civilisation, et dans leur sein des hommes supérieurs, en s'élisant les uns les autres et en vivant sous la même loi, avaient donné le premier exemple de la liberté pendant la monarchie et de l'égalité au milieu des distinctions héréditaires. La royauté n'avait pas trouvé leur constitution trop républicaine, la république trouva leur existence trop aristocratique. Leur perte fut résolue.

M. Lakanal espéra néanmoins que l'utilité de l'Académie des sciences obtiendrait grâce en sa faveur, et il crut avoir engagé la Convention à la maintenir en faisant conserver par un vote le traitement de ses membres. Ce détour adroit ne put empêcher la ruine d'un corps alors sans égal en gloire comme en utilité, où siégeaient encore tant d'hommes de génie, et à leur tête : Lagrange, le plus accompli des grands géomètres modernes ; Laplace, le régulateur définitif des cieux ; Lavoisier, le fondateur fécond de la chimie ; Haüy, le législateur ingénieux de la minéralogie. Et dans quel moment ferma-t-on ce grand laboratoire de la science ? Lorsque la science elle-même, se dévouant au salut de la patrie, inventait l'art de préparer l'acier qui manquait à nos armées ; trouvait le bronze nécessaire pour leur donner des canons ; tirait en cinq jours, des terres salpétrees, la poudre qui devait les charger. Ainsi était supprimée l'Académie des sciences à la suite de l'Académie française, par une égale ingratitudo envers l'esprit qui avait préparé l'avènement de la liberté, et envers la science qui procurait les moyens de la défendre.

Si M. Lakanal ne parvint pas à protéger l'existence des compagnies savantes qu'il contribua à ressusciter sous une autre forme et dans un temps meilleur, il eut la satisfaction et le mérite de conserver un établis-

sement non moins utile que célèbre et également menacé. Le jardin des Plantes, consacré par Louis XIII à l'instruction des étudiants en médecine et longtemps placé sous la surintendance du premier médecin de la cour, avait eu autrefois l'honneur et avait en ce moment le tort de s'être appelé le jardin du Roi. Ce jardin, qu'avaient illustré les leçons de Tournefort et de Jussieu; que Buffon avait administré quarante-neuf ans, où il avait élevé le plus magnifique monument à l'étude de la nature et à la gloire de la France, où professaient encore trois collaborateurs de ce grand homme : Daubenton, qui y avait commencé un incomparable cabinet d'histoire naturelle et jeté les vastes fondements de l'anatomie comparée des animaux ; Thouin, qui y avait réuni les plantes de presque toutes les parties du globe ; Laurent-Antoine de Jussieu, qui y avait distribué ces belles familles végétales d'après les règles de la méthode naturelle ; ce jardin de la science, qui faisait l'admiration de l'Europe, allait être transformé par la commune de Paris en un champ de pommes de terre. M. Lakanal l'apprit et voulut épargner ce déshonneur à la Révolution. Il courut au jardin des Plantes, réunit Daubenton, Thouin, Desfontaines, reçut d'eux de précieuses communications, et dans la nuit même il écrivit un rapport qu'il lut le lendemain, 10 juin, à la Convention. La Convention,

adoptant, le même jour, le vaste plan qu'il lui soumit, conserva le jardin des Plantes en l'agrandissant, et le transforma en Muséum d'histoire naturelle. Ce Muséum, dépôt des richesses variées du globe, école des diverses sciences relatives à l'organisation de la matière et aux lois des êtres, réunit en un seul lieu toutes les connaissances de la nature, comme l'Institut concentra plus tard en un seul corps toutes les forces de l'esprit humain. Son nouveau fondateur, ainsi que l'appelait la juste reconnaissance des professeurs dont il avait sauvé l'asile et étendu l'enseignement, M. Lakanal en fit un établissement qui était sans modèle et qui est resté sans rival. Du modeste réduit qu'il habitait obscurément au milieu des jardins de la rue des Fossés-Saint-Marcel, où il se reposait à la vue des plantes, et presque dans la paix des champs, des fatigues du comité et des orages de la Convention, il visitait souvent ses amis du Muséum, et il allait oublier dans leurs doux et savants entretiens les scènes terribles et les farouches ignorances du temps.

M. Lakanal ne défendit pas seulement les monuments des arts et les sanctuaires de la science : il courut à donner un instrument de plus à l'État pour agir vite, à la civilisation pour s'étendre au loin, en faisant adopter une découverte qui n'aurait pas réussi sans lui, et qui, de la France, a passé dans tous les

autres pays. Un homme inventif, M. Chappe, perfectionnant l'art des signaux, était parvenu à en faire un véritable langage. A l'aide d'une machine ingénieuse, il transmettait de distance en distance, par des mouvements exécutés à la vue de tout le monde sans être compris par personne, des signes qui avaient la précision d'un alphabet, et qui acquéraient presque la célérité aujourd'hui atteinte de la pensée. Ce langage communiqué à travers les airs, à la fois visible et secret, qui pouvait, en quelques heures, apporter des frontières au centre de l'État la connaissance des faits, et transmettre du centre aux frontières les volontés du gouvernement, était le *télégraphe*. M. Chappe l'avait offert à l'Assemblée législative, qui l'avait dédaigné, et à la Convention, qui, sans le repousser, ne se hâtait point de l'admettre. Parmi les commissaires que cette dernière assemblée avait choisis pour vérifier la découverte, les uns la croyaient chimérique, les autres la regardaient comme inutile ou la rejetaient comme trop dispendieuse. M. Lakanal seul en sentit toute l'importance et en désira vivement l'adoption. « Si « vous n'étiez point là, » lui écrivait M. Chappe, « je « désespérerais entièrement du succès. Vous leverez « tous les obstacles qu'oppose le comité des finances, « si peu favorable à tout ce qui intéresse les sciences « et les lettres. J'espère fortement en vous, et n'es-

« père qu'en vous. » Il avait raison de compter sur M. Lakanal, qui l'aida, avec non moins d'adresse que d'opiniâtreté, à triompher de l'incrédulité par des expériences décisives, à vaincre le refus d'argent par des raisons d'utilité publique. Après avoir entendu son habile rapport, la Convention, persuadée et satisfaite, accepta le 25 juillet 1793 cette belle découverte, et chargea Chappe, nommé ingénieur, d'en diriger l'application. Trente-six jours après, elle entendit avec enthousiasme la lecture d'une dépêche qui, en apprenant l'entrée de nos troupes le matin même dans la place recouvrée de Condé, inaugurerait patriotiquement la première ligne télégraphique par l'annonce d'une victoire.

Passionné pour la grande cause de la civilisation, M. Lakanal voulut faire consacrer, dans toute son étendue, le respect de la propriété, qui en est le fondement principal, et assurer le droit de l'intelligence qui en développe les progrès. Il proposa donc le décret du 19 juillet 1793, qui garantit aux auteurs pendant leur vie, à la famille des auteurs dix ans après leur mort, la disposition exclusive de leurs œuvres. Par cette déclaration des *droits du génie*, ainsi qu'il l'appelle hardiment lui-même, la propriété de toutes les productions intellectuelles fut reconnue dans son principe, et même admise dans sa transmission par la Ré-

publique, en cela plus conservatrice encore que ne l'avait été la monarchie.

M. Lakanal aurait voulu également donner à la Révolution un système d'enseignement public. « La « République française, » disait-il, « ne peut se maintenir et prospérer que par l'instruction. La liberté « sans les lumières ne fut jamais qu'une bacchante effrénée. » Il proposa divers plans au nom du comité de l'instruction publique ; la pensée en fut admise et l'exécution ajournée. Dans ce tragique moment, toutes les idées comme tous les efforts se dirigeaient au dehors contre l'Europe, qu'il fallait vaincre pour n'en être pas envahi, et au dedans se tournaient vers des luttes acharnées, suivies d'alternatives oppressions. Aussi dans cette Convention, qui était tout à la fois le grand conseil de guerre du pays et l'arène sanglante des factions, est-on étonné, non que M. Lakanal échoue quelquefois, mais qu'il réussisse si souvent. On n'éprouve pas un moindre sentiment de surprise lorsque, en relisant dans le *Moniteur* les terribles pages encore animées des passions de l'époque, on y rencontre des discours de cet ami de la science, de ce défenseur de l'esprit, qui parle avec enthousiasme des besoins éternels de l'humanité, et qui veut, à l'aide des idées, rendre digne de posséder la liberté un peuple que des idées ont préparé à l'acquérir.

Il fallut néanmoins céder au temps. Le comité de l'instruction publique n'avait plus rien à conserver et ne pouvait encore rien rétablir. Pour servir son pays et sa cause, M. Lakanal accepta une mission dans les départements du sud-ouest. Il fut envoyé avec des pouvoirs illimités dans le Lot, le Lot-et-Garonne, la Gironde, la Dordogne. Avant de partir pour une de ces redoutables missions où tant d'hommes se souillèrent de sang, où les faibles, s'exaltant par la peur, comme les fanatiques par la passion, n'étaient pas toujours les moins cruels, et où s'exerçait sans retenue et sans pitié une enivrante dictature, M. Lakanal reçut du principal chef de la Montagne, sur la conduite à tenir dans cette partie naguère si agitée de la France, un conseil violent donné dans un langage grossier<sup>1</sup>. Il eut le courage et le bonheur de ne pas le suivre.

Il sut être utile et rester humain. Il établit à Bergerac une manufacture d'armes où se fabriquèrent vingt mille fusils; il réunit, près de la même ville, un dépôt de quatre mille chevaux, et de l'autorité extraordinaire dont il était investi il se servit d'une façon quelquefois dictatoriale, jamais injuste; dans un langage souvent étrange, mais avec un sentiment honnête. En rendant compte de ses actes à la Convention, il l'entre-

<sup>1</sup> Danton lui dit, au moment de son départ, ce mot vulgaire et terrible : *Tape dur !*

tenait du moyen assez singulier dont il avait fait usage pour réparer les grands chemins dégradés et devenus presque impraticables. « Le commerce languissait, » écrivait-il, « les convois militaires se trainaient avec lenteur, les défenseurs de la patrie usaient dans les fatigues des voyages ces forces qui commandent à la victoire. Les formes routinières étant insuffisantes, j'ai dit aux fiers enfants de la Dordogne : « Traitons les « grandes routes révolutionnairement. Levons-nous en « famille, et improvisons nos chemins. La bêche à la « main, je marcherai à votre tête.... Nous honorerons « le travail, nous consacrerons l'égalité. Ici, point d'exception ; la patrie met en fonction tous les citoyens. » J'ai été entendu, ajoutait-il, et il énumérait complaisamment tout ce qu'avait produit en quelques jours cette corvée nationale.

Il semblait aussi difficile qu'il était irrégulier d'ordonner la conciliation de tous les différends judiciaires. M. Lakanal osa le tenter avec une pensée sans contredit fort pacifique, mais sous une forme très-bizarre. Le 21 pluviôse an II, il publia à Bergerac un arrêté en six articles, dans lequel il prescrivait aux habitants assez litigieux de ce pays de mettre fin, avant un mois, à toutes les contestations qui, par leurs frais et leur durée, ruinaient les plus pauvres d'entre eux. « Au nom de la patrie en larmes, » leur disait-il, « au

« nom de l'amour que j'ai voué à mes frères de la Dordogne, je les invite tous à terminer, par la voie de l'arbitrage, les procès qui les divisent, et ce, avant le 20 ventôse prochain, jour auquel doit être célébrée, dans ce département, la fête auguste de l'Amitié. » Le commissaire tout-puissant de la Convention réussit-il dans cette naïve et impérieuse tentative de concorde entre les intérêts en lutte? Si le sentiment de peur qui poussait alors à l'obéissance fit cesser un moment tous les procès, l'esprit de contention inhérent à la nature humaine ne dut point tarder à les faire renaître; mais il faut convenir qu'on ne pouvait pas exercer la dictature révolutionnaire plus innocemment.

M. Lakanal n'ordonna pas une seule arrestation. Il s'en vantait alors, non sans courage, et, jusqu'à la fin de ses jours il le rappelait avec une fière et profonde satisfaction. En effet, s'il prononça quelquefois des paroles extraordinaires, il ne commit pas un acte cruel. Il en fit même de généreux. Ayant connu, dans sa tournée, le lieu où se cachait un prêtre non assermenté qui avait appartenu à la congrégation de l'Oratoire, il alla l'y chercher lui-même, pour le conduire à la frontière et le sauver en s'exposant.

Il fut l'objet d'une dénonciation adressée de Périgueux au comité de salut public et que le comité de

salut public lui renvoya, après en avoir reconnu la fausseté. M. Lakanal se vengea noblement de son dénonciateur. « J'avais reçu, » lui écrivit-il, « la mission « expresse de te faire arrêter, parce que tu avais signé « une pétition calomnieuse contre moi ; mais lorsque « Lakanal est juge dans sa cause, ses ennemis sont « assurés de leur triomphe : il ne sait venger que les « injures de la patrie. Je t'obligerai lorsque je le pour- « rai... Tu as cinq enfants devant l'ennemi : c'est une « belle offrande à la liberté. Je te décharge de la taxe « révolutionnaire. » Se montrer clément lorsqu'on est offensé, s'autoriser du pouvoir qu'on a pour ajouter même une faveur au pardon, est rare toujours et l'était encore plus alors. Toutefois ces beaux sentiments n'auraient rien perdu à être plus simplement exprimés. Mais, si l'exaltation emphatique du temps, qui se retrouve dans les meilleures choses, ne permit pas à M. Lakanal d'être assez simple, elle ne l'empêcha pas du moins d'être fort généreux.

Après la chute de Robespierre et le renversement du parti qui avait fait de la Révolution la tyrannie de quelques-uns et l'asservissement de tous, M. Lakanal vint reprendre sa place dans l'assemblée redevenue libre et dans le comité de l'instruction publique rendu à ses travaux. A la période de la lutte allait succéder la période de l'organisation, et la Convention, qui avait

tout détruit, avait tout à réédifier. Avec ses collègues du comité, M. Lakanal prépara la restauration intellectuelle de la France.

Une société systématiquement dissoute allait être théoriquement refaite. Détachée de ses traditions par ses idées, séparée de son état passé par une révolution de quelques jours plus qu'elle n'eût pu l'être par les changements successifs de plusieurs siècles, il lui fallait des institutions qui, répondant à son état nouveau, lui donnassent des formes rajeunies et devinssent comme les organes de sa vie future. Il lui fallait : dans l'ordre politique, une constitution qui fondât les pouvoirs publics conformément aux principes populaires ; dans l'ordre civil, des codes établissant pour tous le droit privé le plus équitable, et veillant d'un soin égal à la sûreté commune ; dans l'ordre intellectuel, des établissements d'instruction publique qui, par un enseignement varié, fissent des hommes éclairés et des citoyens honnêtes. Ces besoins de la France renouvelée, auxquels on a depuis pourvu bien des fois et fort différemment, selon la diversité des temps et des pouvoirs, on eut alors l'ambition et aussi l'espérance d'y satisfaire. Quatre membres de la Convention, qui tous les quatre ont été membres de cette Académie, Dau-nou, Cambacérès, Merlin, Lakanal, apportèrent à l'assemblée, dans l'espace de quelques mois, la consti tu-

tion directoriale de l'an III, tout un projet de code civil, le code pénal et le code d'instruction criminelle de brumaire an IV, enfin les lois fondamentales de l'enseignement public dans les écoles primaires, les écoles centrales et les écoles normales.

Parmi les problèmes que la Révolution s'était posés et devait résoudre, l'un des plus difficiles était la sécularisation de l'enseignement. Enlevé aux anciennes corporations détruites, l'instruction de l'enfance et de la jeunesse devenait une des fonctions de l'État, non moins délicate qu'obligatoire. A qui, dans quelle étendue, comment, par qui la donner? Les projets s'étaient jusque-là succédé, alors les lois commencèrent. Distribuer l'enseignement à tout le monde en proportion des besoins de chacun; l'approprier à la diversité des âges et des destinations dans des établissements d'un ordre varié; former, d'après les meilleures méthodes, ceux qui devaient le donner, afin que l'accès en fût plus facile et l'utilité plus grande pour ceux qui devaient le recevoir; réunir trop peut-être des études qu'on a depuis trop séparées; joindre l'éducation des sentiments à l'instruction des intelligences; dans l'enfant préparer un homme et dans l'homme un citoyen : tels furent l'esprit et le but de cette première organisation.

Sur la proposition de M. Lakanal, la Convention vota, le 18 novembre 1794, l'établissement de vingt-

quatre mille écoles primaires. Placées dans les anciens presbytères, ces écoles offraient un enseignement trop exclusif par le caractère politique de ses directions, trop complexe par la multiplicité de ses objets. On devait y apprendre à lire et à écrire dans la *Déclaration des droits de l'homme et du citoyen*; à se bien conduire, d'après les principes de morale républicaine; ajouter à l'étude de la langue française, du calcul, de l'arpentage, celle des principaux phénomènes de la nature et de ses productions les plus usuelles; en même temps que les éléments de l'histoire et de la géographie, étudier les procédés des arts et le mécanisme des métiers; mêler enfin à tous les exercices propres à développer le corps toutes les pratiques capables d'élever l'âme. De pareilles écoles étaient plus faciles à imaginer qu'à établir, à prescrire qu'à faire durer.

L'enseignement n'était pas distribué avec une générosité moins prodigue dans les écoles centrales, dont le plan fut également soumis à la Convention par M. Lakanal, au nom des comités de l'instruction publique et des finances. Ces écoles, réparties par groupes de population de trois cent mille âmes et fondées dans les principales villes, étaient consacrées à des études plutôt supérieures que secondaires. Sans préparation suffisante, et dans un espace de temps trop limité, on devait s'y instruire de tant de choses qu'on ne pouvait

y en apprendre sérieusement aucune. Les langues anciennes et les mathématiques ; l'histoire naturelle et la grammaire générale ; la physique, la chimie expérimentale et les belles-lettres ; l'histoire philosophique des peuples et les langues vivantes ; la logique et l'hygiène ; l'économie politique et le dessin ; la législation et les arts et métiers y avaient des professeurs, sans être bien assurées d'y former des élèves.

M. Lakanal, qui fonda plus tard, soit à Paris, soit dans les départements, dix-neuf de ces écoles, couronna l'édifice alors élevé à l'instruction de la France, en présentant le projet de ces écoles normales destinées à donner des maîtres à toutes les autres écoles. Il y a quelquefois des idées grandes et souvent un beau langage dans le rapport de M. Lakanal qui, à travers son exaltation démocratique, laisse percer les lueurs d'une orageuse expérience. — « La Convention nationale, dit- « il, n'a pas pu et n'a pas dû s'occuper en même temps « du soin d'éclairer la France et du soin de la faire triom- « pher. Lorsque du milieu de tant de crises, de tant d'ex- « périences morales si nouvelles, il sortait tous les jours « de nouvelles vérités, comment songer à poser par l'in- « struction des principes immuables? Les hommes de « l'âge le plus mûr, les législateurs eux-mêmes, deve- « nus les disciples de cette foule d'événements qui « éclairaient à chaque instant comme des phénomènes,

« et qui avec toutes les choses changeaient toutes les  
 « idées, les législateurs ne pouvaient pas se détourner  
 « de l'enseignement qu'ils recevaient pour en organi-  
 « ser un à l'enfance et à la jeunesse... Le temps, qu'on  
 « a appelé le *grand maître de l'homme*; le temps, devenu  
 « si fécond en leçons terribles et mieux écoutées, devait  
 « être en quelque sorte le professeur unique et univer-  
 « sel de la république... Aujourd'hui l'Europe se sou-  
 « met à la puissance de la république, et la république  
 « se soumet à la puissance de la raison. »

M. Lakanal propose d'appeler de toutes parts à Paris les trois cents jeunes gens qui se seront le plus distingués par leur mérite, afin qu'après s'y être instruits aux frais de l'État et sous les plus grands maîtres, ils aillent fonder dans les départements des écoles normales secondaires, et répandre une instruction uniforme d'un bout de la France à l'autre. — « Dans ces écoles, » ajoute-t-il, « ce n'est pas les sciences qu'on enseignera, mais l'art de les enseigner; au sortir de ces écoles, les disciples ne devront pas être seulement des hommes instruits, mais des hommes capables d'instruire... Pour la première fois les hommes les plus éminents en tout genre de sciences et de talents, les hommes qui jusqu'à présent n'ont été que les professeurs des nations et des siècles, les hommes de génie vont donc être les premiers maîtres

« d'école d'un peuple; car vous ne ferez entrer dans  
« ces écoles que ces hommes qui y sont appelés par  
« l'éclat non contesté de leur renommée dans l'E-  
« rope. »

Il désigna alors à la Convention, qui n'eut qu'à en agréer le choix et à y applaudir, les plus grands noms dans les sciences et dans les lettres. Lagrange et Laplace, pour les mathématiques; Monge, pour la géométrie descriptive; Berthollet, pour la chimie; Haüy, pour la physique; Daubenton, pour l'histoire naturelle; Hallé, pour l'hygiène; Garat, pour la philosophie; Bernardin de Saint-Pierre, pour la morale; Volney, pour l'histoire; Buache et Mentelle, pour la géographie; l'abbé Sicard, pour la grammaire générale; La Harpe, pour la littérature, occupèrent les chaires du magnifique établissement à la grandeur duquel ils ajoutèrent leur célébrité. Lakanal et Sieyès inaugurerent, au nom de la Convention, cet enseignement supérieur que vinrent recevoir des auditeurs choisis dans toute la France, et que donnèrent avec profondeur ou avec éclat quelques hommes de génie et beaucoup d'hommes de talent.

En passant sur cette institution, dont le principe était excellent et l'application démesurée, comme la plupart des trop vastes conceptions de cette époque, le temps en a fait disparaître ce qu'il y avait d'impar-

fait ou d'impraticable. Un homme qu'on n'accusera point d'avoir été chimérique, et qui s'est montré à tant d'égards l'organisateur le plus profond et le plus pratique, en a emprunté l'idée première, qu'il a rendue féconde dans un établissement durable. En créant l'Université, Napoléon, en cela fidèle à l'esprit de la Révolution, a repris en 1808 la grande pensée dont M. Lakanal avait été l'organe en 1795, et il a institué cette École normale devenue le séminaire laïque de la France intellectuelle, restée dépositaire des saines méthodes et des fortes études, qui a donné à la jeunesse tant de maîtres habiles, aux lettres tant d'écrivains célèbres, et à l'Institut quelques-uns des plus illustres de ses membres.

Associé aux plus belles fondations de cette époque, M. Lakanal fut encore le vrai créateur du Bureau des longitudes, chargé, dans le double intérêt de la science et de la navigation, de recueillir les observations célestes et météorologiques, de perfectionner la théorie des tables astronomiques et les méthodes de longitude, et de publier la *Connaissance des temps*. Ce bureau, qui eut sous sa direction l'Observatoire de Paris et sous sa surveillance tous les observatoires des départements, compta pour ses premiers membres, avec les deux plus grands géomètres du temps, les quatre astronomes célèbres Lalande, Cassini, Méchain, Delambre,

et les deux savants navigateurs Borda et Bougainville. On ne pouvait pas être appelé à devenir plus utile en étant plus illustre.

Secourable protecteur des savants et des hommes de lettres dans leurs moments de détresse et de péril, M. Lakanal contribua noblement alors à les faire rentrer dans les Académies, ces patries de leur esprit d'où ils avaient été comme exilés depuis deux années. Il participa à la plus grande fondation intellectuelle du temps et à la plus durable, à la fondation de l'Institut, qui fut créé par la Convention la veille même du jour où la Convention termina sa tumultueuse existence. A trois membres de notre compagnie revint le principal honneur de cet incomparable établissement, où l'esprit humain, représenté tout à la fois dans l'unité de sa nature et dans la variété de son action, reçut de la loi et eut dans l'État la mission de recueillir toutes les découvertes et de perfectionner à la fois les arts et les sciences. Ces trois membres sont : M. de Talleyrand, qui le proposa dès l'Assemblée constituante ; M. Dau-nou, qui le fit décréter par la Convention ; M. Lakanal, qui l'organisa sous le Directoire.

Depuis 1793, M. Lakanal n'avait pas cessé de travailler à la formation de cette assemblée représentative de la science, de la pensée, de l'imagination et de la parole humaines. C'est le témoignage que lui rendit

solennellement Lalande, le jour même de l'inauguration de l'Institut, comme *interprète*, disait-il, *de la reconnaissance des savants*. M. Lakanal eut de plus l'honneur de désigner les quarante-huit premiers membres qui durent élire tous les autres. La fécondité intellectuelle de la France était encore si grande qu'il put proposer des noms accueillis avec enthousiasme et admirés du monde entier. En tête de son éclatante liste apparaissaient Lagrange, Laplace, Monge, Haüy, Fourcroy, Darcet, Jussieu, Daubenton, Lacépède, Adanson, Thouin, Parmentier, Sieyès, Bernardin de Saint-Pierre, Daunou, Garat, Delille, Lebrun, Houdon, Grétry, etc., qui s'adjoignirent bientôt Cuvier, Berthollet, Cabanis, Chénier, Sicard, David, La Harpe, et nommèrent à son tour Lakanal, chargé, avec Sieyès, d'être le législateur réglementaire de l'Institut. M. Lakanal ne fut point élu pour ses livres, mais pour ses actes. Il est vrai que ses actes avaient été, ou de notables services rendus à l'esprit humain, ou d'utiles pensées transformées en institutions.

Envoyé, par le choix de cinq départements, au conseil des Cinq-Cents, M. Lakanal y siégea jusqu'au 20 mai 1797. Après y avoir fait adopter la nouvelle organisation de l'Institut, accorder des encouragements et des récompenses aux auteurs de livres élémentaires demandés sous la Convention et achevés

sous le Directoire, rétablir l'ancien observatoire du collège des Quatre-Nations, et instituer une chaire d'astronomie pour Lalande, il crut sa mission terminée. « Mon unique ambition, » dit-il, « fut toujours de servir mon pays en défendant la cause des lettres. » Son pays était victorieux de l'Europe, les lettres se dégageaient de la barbarie, il résolut d'abandonner la vie publique. Il refusa donc le mandat législatif qui lui fut encore décerné par le département de Seine-et-Oise. Réélu malgré sa résistance, il refusa de nouveau par ces mémorables paroles : « Lorsque les armées « ennemis étaient aux portes de la capitale, j'ai ac-  
« cepté les fonctions périlleuses de représentant du  
« peuple; aujourd'hui que les Alpes, les Pyrénées  
« s'applaudissent sous la marche triomphale des armées  
« françaises, je me retire à l'écart avec mes livres et  
« quelques amis, les seuls biens dont mon cœur soit  
« avide. »

Mais bientôt de nouveaux dangers l'appelèrent à de nouveaux dévouements. Dans la désastreuse année de 1799, lorsque l'Italie était évacuée et perdue, lorsque les Anglais débarquaient en Hollande, les Russes pénétraient en Suisse, les Autrichiens marchaient sur le Var et sur le Rhin, et que notre territoire était menacé de toutes parts, M. Lakanal fut envoyé par le Directoire à la frontière du nord, en qualité de commissaire géné-

ral de la République. Il accepta. Placés sous ses ordres, les quatre nouveaux départements de la rive gauche du Rhin que la victoire et les traités avaient réunis à la France furent délivrés des déprédateurs et défendus contre les ennemis. M. Lakanal les administra fortement, et y poursuivit avec une inexorable intégrité ceux qu'il appelait les *pillards*, c'est-à-dire d'indignes fonctionnaires qui indisposaient le pays en le pressurant, de cupides fournisseurs qui exposaient l'armée en la nourrissant mal. Il destituait les uns par des arrêtés qui les couvraient d'ignominie, et jetait les marchandises avariées des autres dans le Rhin. Un jour il fit répandre tant de pièces de vin frelaté dans le fleuve, que ses eaux en furent un moment rougies sous Mayence. Les habitants de cette ville menacée, pleins de confiance dans son activité et dans son énergie, ne se reposèrent que sur lui du soin de leur défense, et demandèrent au Directoire que M. Lakanal eût le droit d'assister aux séances du conseil de guerre, et le pouvoir de s'opposer à ses décisions.

Sentinelle de la Révolution dans ce poste avancé de la France, M. Lakanal y resta tant que l'intérêt du pays l'y retint. Mais après que Masséna eut défait les Russes à Zurich, que Brune eut repoussé les Anglais en Hollande, que le vainqueur de l'Italie et le conquérant de l'Égypte, devenu maître de l'État au dix-huit

brumaire, eut assuré de nouveau le triomphe de la Révolution au dehors, en rendant fort incertaine la durée de la République au dedans, M. Lakanal se retira pour toujours des affaires. Il ne méconnaissait pas les mérites du gouvernement nouveau, mais il en redoutait les desseins. Provoqué par le désordre public, fondé par la force, recommandé par la gloire, ce gouvernement qu'exerçait avec génie, qu'imposait avec autorité le plus incomparable des capitaines, abattait l'anarchie, mais, dans la même étreinte, étouffait la liberté; organisait savamment la France, mais, du même coup, l'asservissait irrésistiblement. S'il accomplissait des choses utiles, aux yeux de M. Lakanal il en détruisait de nécessaires; il sacrifiait les principes politiques de la Révolution à ses résultats civils, et de la volonté périlleuse d'un grand homme faisait trop l'unique règle d'un grand pays. N'approuvant pas tout, M. Lakanal ne voulut être rien. Celui qui, lors de son avénement au consulat, lui avait écrit : « Les services « importants que vous avez rendus vous mèrîteront « dans tous les temps des droits à l'estime des hom- « mes, » aurait confié de hautes fonctions à M. Lakanal, pour peu que M. Lakanal eût été disposé à les accepter. Mais dans cet abandon des principes pour les intérêts, il n'entendit pas être, comme beaucoup de ceux qui avaient pensé avec autant d'exaltation et agi

quelquefois avec moins de retenue que lui, ni sénateur, ni conseiller d'État, ni préfet, ni comte. Fidèle à ses vieilles convictions, il redevint modestement professeur. Sans croire s'abaisser en travaillant pour vivre, il enseigna les langues anciennes à l'école centrale de la rue Saint-Antoine, et il resta dans l'Université jusqu'en 1809. Il en sortit à cette époque, et jusqu'en 1814 il surveilla, en qualité d'inspecteur général des poids et mesures, l'application du nouveau système métrique. Durant ces longues années, il préféra sa pauvreté et son indépendance à d'inéconvenues grandeurs, et, en parlant de lui et de ceux qui avaient exercé avec le même désintérêt que lui le suprême pouvoir sous la République, il employait les mots que Quinte Curce met dans la bouche des soldats d'Alexandre : *Omnium victores, omnium inopes sumus; — vainqueurs de tous, nous manquons de tout.*

Lorsque la chute de l'Empire et l'invasion de la France eurent ramené les Bourbons sur le trône, M. Lakanal perdit la place qui le faisait vivre, et même son siège à l'Institut. On l'élimina en 1815 de l'Académie des inscriptions et belles-lettres, dont il était membre depuis que l'Académie des sciences morales et politiques avait été supprimée en 1803. Il comprit alors qu'il ne convenait plus à un juge inexorable des rois,

à un ami obstiné de la République, de rester en France. Il partit pour les États-Unis d'Amérique, avec des rois dépossédés, des généraux proscrits, des conventionnels menacés, et tous ensemble ils allèrent demander un asile à la république lointaine qui devait accorder à des Français une part de la liberté que lui avaient procurée, trente années auparavant, les efforts généreux de la France.

Il se rendit donc au milieu de ce peuple moins éclairé mais plus entreprenant que les nations fatiguées du vieux monde; qui avait su proclamer sa souveraineté sans la compromettre par la licence ni la démentir par un retour à l'assujettissement; qu'un grand homme honnête dans l'exercice de la puissance, simple dans la possession de la gloire et dont la mémoire chère et admirée vivait dans tous les cœurs comme ses prévoyantes recommandations éclairaient encore tous les esprits, avait sauvé par les armes et aidé à se constituer par les lois; qui, unissant l'ambition de s'étendre au mérite de se gouverner, incorporait d'immenses contrées dans ses cadres sans les rompre, pouvait s'ajourndre tout ce qui lui venait du reste du monde sans en être altéré, et devenait la plus gigantesque des républiques, la mieux ordonnée des démocraties, la colonie perpétuellement agrandie et démesurément libre de l'Europe.

M. Lakanal arriva à New-York quand les États-Unis étaient encore gouvernés par ces illustres disciples de la civilisation européenne, par ces hardis enfants de la liberté britannique, qui avaient contribué à les défendre et à les constituer. Madison terminait les huit années de sa double présidence, et l'un des valeureux soldats de la guerre de l'indépendance, Monroe, devait le remplacer dans cette suprême magistrature à laquelle il lui était aussi réservé d'être porté deux fois, comme l'avaient été le vertueux Washington et le populaire Jefferson. Ce dernier achevait doucement sa noble carrière dans sa ferme de Monticello. M. Lakanal alla l'y visiter. Il trouva dans ce correspondant de l'Institut de France les lumières du vieux monde, et dans ce chef confiant de la démocratie américaine les plus hautes espérances sur les destinées du nouveau. Tant que vécut Jefferson, M. Lakanal resta en commerce de lettres avec lui, tout comme il noua des relations d'amitié avec l'éloquent Henry Claye, qui était l'orateur habituel de la chambre des représentants à Washington, et dont la belle plantation était voisine de sa modeste demeure dans le Kentucky.

C'est au Kentucky, démembrément de la Virginie, à l'ouest des monts Alleghanys et vers les confins de la forêt éternelle, que s'établit d'abord M. Lakanal. Il avait lu, dans un livre que le voyageur M. Michaux

avait publié en 1808 sur cette contrée : « J'envisage « les bords de l'Ohio depuis Pittsburg jusqu'à Louis- « ville comme devant être d'ici à vingt ans la partie des « États-Unis la plus peuplée et la plus commerçante ; « c'est aussi celle à laquelle je n'hésiterais pas à don- « ner la préférence pour y fixer mon séjour. » Avant de quitter Paris, M. Lakanal avait voulu interroger sur le Kentucky le consul américain, M. Warden, et M. Warden s'était écrié à plusieurs reprises : *beau pays ! beau pays !* Il franchit donc avec confiance les Alleghanys, descendit l'Ohio jusqu'à Port-Williams, chef-lieu du comté de Gallatin, et sur les bords de la *Belle-Rivière*, comme l'avaient nommée les naturels du pays, il acheta un petit domaine en état de culture. Il croyait, d'après les prévisions encourageantes de M. Michaux et les exclamations enthousiastes de M. Warden, y trouver en quelque sorte les orangers en plein champ, et, selon son expression, y *être vêtu du climat*. Bien que se défiant des descriptions poétiques de M. de Chateaubriand, il ne s'attendit pas plus, disait-il, à apercevoir près des rives de l'Ohio que des rives du Mississippi des ours se balancer au-dessus des berceaux de vigne, et s'enivrer de raisins, il espérait tout au moins y rencontrer la vigne. Quelle ne fut pas sa surprise lorsque sur cette terre privilégiée il ne récolta que le maïs, le chanvre et certaines céréales, sans pouvoir y faire

prospérer un seul cep venu d'Europe; lorsque, sous ce climat si vanté, il subit des hivers de sept mois, et vit le thermomètre atteindre même vingt-trois degrés Réaumur au-dessous de zéro! Pour surcroît de désenchantement, le seul grand marché ouvert à la vente des produits de sa plantation était à trois cents lieues de là, dans la ville opulente de la Nouvelle-Orléans. Il fallait s'y rendre en descendant l'Ohio et le Mississippi, la *Belle-Rivière* et le *Père des Eaux*. Mais la *Belle-Rivière* était barrée à Louisville par une chaîne de rochers appelés *les Rapides*, qui en arrêtaient sur un point la navigation, et le retour devait avoir lieu péniblement par terre, à travers les tribus sauvages des Chikssaws et des Chocklaws.

M. Lakanal yécut néanmoins longtemps dans ces régions reculées, en planteur et en sage, avec quelques vieux livrés, au milieu des grands spectacles d'une nature nouvelle et des rapides développements d'un peuple jeune. Il y resta jusqu'en 1822, époque à laquelle l'État de la Louisiane lui confia la direction de l'université déchue de la Nouvelle-Orléans. Il releva rapidement les études de cette université, et la laissa en pleine prospérité quand, après plusieurs années, il s'établit sur une terre qu'il acheta, du prix de l'ancienne, dans le voisinage de la Mobile, non loin du grand delta du Mississippi. Dans l'Alabama, comme dans le Kentucky,

il cultiva les lettres et les champs, observa les mœurs, et fit la flore du pays, préférant de beaucoup la nature à la société américaine.

C'est là qu'il apprit tout d'un coup la révolution de juillet. Son cœur en tressaillit ; la France lui était rouverte. Mais sa joie s'accrut encore quand l'Académie renaissante des sciences morales et politiques, instruite par le savant M. Geoffroy Saint-Hilaire, avec lequel M. Lakanal était resté en commerce de lettres comme en relation d'amitié, instruite, dis-je, qu'un de ses plus anciens membres vivait encore dans les contrées du nouveau monde, l'appela à siéger au milieu d'elle avec Sieyès et Merlin, Röderer et Daunou, à la place qu'y laissait vacante la mort de Garat. En recevant l'extrait du procès-verbal de cette seconde élection, il y inscrivit ces vers touchants que l'exil avait inspirés dix-huit siècles auparavant à Ovide sur les bords du Pont-Euxin :

*Nescio qua natale solum dulcedine cunctos  
Dicit, et iuniores non sinit esse sui.*

« Je ne sais par quelle douceur le sol natal nous attire tous, et ne nous permet pas de l'oublier. »

En attendant qu'il revint dans sa patrie, M. Lakanal vous adressa un mémoire curieux, plein d'observations

fines et de saillies originales sur le pays qu'il avait habité vingt ans. Il ne s'y montrait pas, il faut le dire, épris de la démocratie américaine. Il y peignait d'un esprit peut-être un peu chagrin cette civilisation qu'il trouvait à la fois grossière et dégénérée, où, selon lui, les avidités de la corruption s'ajoutaient aux violences de la barbarie, et où, dans un mouvement sans repos et avec un orgueil sans bornes, l'homme entreprenant et audacieux se mettait souvent au-dessus des règles, ne se laissait point arrêter par les revers, et s'attachait bien plus à dompter la nature avec laquelle il était aux prises qu'à perfectionner la société. En voyant les Américains trop adonnés à la poursuite des intérêts matériels qui avaient alors un attrait si grand pour eux, et trop négligents des choses de l'intelligence qui conservaient toujours un si haut prix pour lui, il disait avec une pointe d'esprit et d'amertume qui manquerait certainement d'à-propos comme de justice aujourd'hui : « Je ne tardai pas à m'apercevoir que les seules lettres qui eusent auprès d'eux une valeur réelle étaient les lettres de change. »

Ce fut en 1837 qu'il les quitta, et sans regret. Un jour je vis arriver chez moi, avec le vieil uniforme de l'Institut, tel qu'on le portait sous le Directoire, un homme qui avait la stature encore droite, des cheveux abondants et noirs, dont le visage était grave, le regard

contenu, la bouche sévère, les manières décidées et polies, le langage spirituel et sentencieux, et qui semblait appartenir à un autre temps. C'était M. Lakanal. Cet énergique vieillard, alors âgé de soixante-quinze ans, ne paraissait pas en avoir soixante. Une intelligence ferme, des habitudes tempérantes, une constitution robuste qui avait résisté aux solitudes âpre ou énervante du Kentucky et de l'Alabama, tout comme aux secousses convulsives de la Révolution, et qu'avait entretenue l'activité dans la modération, lui avaient conservé la santé du corps et la vigueur de l'âme. Il disait, avec autant de vérité que d'esprit : « Mon extrait « de baptême est vieux, mais non pas moi, et quand « on me donne un grand âge, je réponds comme Mon- « crif à Louis XV : *On me le donne, mais je ne le prends pas.* » Il le prenait si peu qu'il se maria et eut un fils à soixante-dix-sept ans, et qu'il célébra le quatre-vingtième anniversaire de sa naissance en partant à pied, le 14 juillet 1842, de la rue Royale-Saint-Antoine, pour aller herboriser sur les coteaux de Montmorency, comme l'avaient fait son maître J. J. Rousseau et son ami Bernardin de Saint-Pierre.

Égaré, pour ainsi dire, parmi des générations inconnues, le savant et rigide vieillard se plaisait surtout dans les deux grands établissements qu'il avait concouru à fonder, et où il trouvait les sentiments d'une

longue reconnaissance et d'une naturelle confraternité. Dès son retour, une clef du jardin des Plantes lui avait été remise, d'après une délibération expresse de tous les professeurs, avec cette inscription : *Le Muséum d'histoire naturelle à M. Lakanal.* L'Institut l'honorait comme son organisateur et son doyen. Vos séances étaient devenues le dernier intérêt de son esprit. Il n'en manquait aucune. Il y communiquait quelquefois les souvenirs de son expérience agitée et les observations qu'il avait recueillies durant son exil ; mais il annonçait des communications plus précieuses encore sur l'existence intérieure de la Convention et sur l'état moral de l'Amérique dans deux ouvrages qu'il avait depuis longtemps composés, et qui, malheureusement, ne se sont point retrouvés après sa mort. Vous l'avez touché profondément lorsque, dans la dernière année de sa vie, vous lui avez décerné, presque à l'unanimité, la présidence de l'Académie, que son âge l'empêcha d'accepter. Il n'avait plus, disait-il, *qu'à écouter et à se taire.* Pourtant son esprit était encore si ferme, sa voix si forte, que nous espérions le conserver long-temps.

Mais, en sortant, au mois de décembre 1844, d'une de vos séances, le froid le saisit et glaça ce qui lui restait de vie. Il vit approcher sa fin sans trouble et sans regret. La sérénité de son esprit et la fermeté stoïque

de son âme se conservèrent jusqu'au bout. Il disait à notre frère M. Lélut, qui était son médecin et son ami : « Vos soins ne me sauveront pas : je sens qu'il n'y a plus d'huile dans la lampe. » Quelques heures ayant d'expirer, il désira voir les nouveaux amis auxquels il s'était attaché après avoir perdu les anciens, MM. Isidore Geoffroy Saint-Hilaire, Blanqui, David d'Angers, pour leur adresser un dernier adieu. Élevant sa pensée confiante vers le Créateur des êtres, et jetant un regard encore obscurci sur le monde futur, il citait de sublimes paroles de Cicéron et de saint Augustin, et il disait paisiblement : « Je vais comparaître, les mains pures et sans crainte, devant cette Providence que je ne comprends pas, mais que je sens. » C'est avec ces hautes espérances et après avoir prononcé ces belles paroles que M. Lakanal s'éteignit, le 17 février 1845, à l'âge de quatre-vingt-deux ans.

Les hommes sont ce que les disposent à devenir leur nature et leur temps ; heureux ceux que leur temps grandit et ne brise ou ne corrompt pas ! M. Lakanal n'était point destiné au rôle qu'une révolution violente lui donna. Dans cette révolution dont il partagea encore plus les idées que les passions, et les passions que les excès, il se consacra principalement à défendre les deux grandes causes de l'indépendance nationale et de

l'intelligence humaine que menaçaient l'Europe coalisée et la barbarie démagogique. Il parla quelquefois avec exaltation, comme pour se ménager le moyen d'agir avec douceur. M. Lakanal n'était pas dépourvu d'adresse dans son inflexibilité, et ce qu'il avait voulu d'honnête ou accompli de généreux, il ne s'en souvenait pas sans orgueil et ne l'apprenait pas aux autres sans quelque ostentation. Il joignait beaucoup de bienveillance à beaucoup d'énergie. Fidèle jusqu'au dernier jour à ce double caractère, il conservait aussi des travaux de sa jeunesse un parfum de la docte antiquité, qu'il citait avec un spirituel et gracieux à-propos. Il aimait à être agréable : on était tout surpris d'entendre des paroles douces et flatteuses sortir de cette bouche sévère et de trouver un si grand goût de plaisir avec un visage si sérieux et sous un regard si défiant. L'expression contenue de son visage venait des temps terribles où il avait vécu, et ce qu'il laissait percer d'aimable ou de bon à travers sa gravité ou sa rudesse venait de sa nature.

M. Lakanal avait cru à la république, et il y croyait encore : on n'a pas deux fortes convictions en sa vie. Les esprits ardents gardent leur premier enthousiasme, et les coeurs généreux ne se donnent bien qu'une fois ; aussi les espérances déçues de sa jeunesse restèrent les rêves mélancoliques de ses vieux jours. Il

mourut sans revoir la république, et peut-être que s'il l'avait revue il l'eût moins regrettée, en apprenant une fois de plus les périls qu'elle fait courir parmi nous à la liberté.

---



# SCHELLING

## NOTICE

LUE A LA SÉANCE PUBLIQUE ANNUELLE DU 7 AOUT 1858

Messieurs,

L'imagination n'est pas étrangère aux philosophes. Quelques-uns d'entre eux sont de grands poëtes qui raisonnent. L'inspiration seconde en eux la réflexion. Elle leur fait entrevoir ce que l'expérience ne saurait leur faire atteindre. Le monde n'est-il pas un sublime poëme en même temps qu'une admirable machine, et, si l'observation attentive doit en découvrir les ressorts compliqués, ne faut-il pas que l'induction hardie cherche à en dévoiler tout le dessein? A côté des observa-

teurs exacts qui décomposent l'esprit et qui étudient savamment l'univers, apparaissent des contemplateurs profonds qui entraînent au loin l'intelligence humaine et la font pénétrer fort avant dans l'œuvre divine. Les ailes de Platon le transportent bien au delà des raisonnements sévères d'Aristote, et l'imagination ravie de Malebranche lui ouvre des régions au seuil desquelles s'arrête la raison puissante mais discrète de Descartes.

C'est à la séduisante famille des grands esprits inventifs, moins fidèles à l'observation qu'adonnés à l'hypothèse, et néanmoins introduisant la logique dans l'imagination, qu'appartient le philosophe original et fécond dont j'ai à vous entretenir aujourd'hui. De vastes travaux, un beau génie, une glorieuse renommée avaient fait dès longtemps, de M. Schelling, l'un des cinq associés étrangers de l'Académie des Sciences morales et politiques. Il est l'auteur d'un système dont on peut contester la solidité, non la grandeur ; et, comme l'a dit un philosophe français, M. Cousin, juge éloquent des plus mémorables conceptions de l'esprit humain : « Les premières années du dix-neuvième siècle ont vu naître ce grand système. L'Europe le doit à l'Allemagne et l'Allemagne à Schelling. »

Frédéric - Guillaume - Joseph Schelling naquit le 27 janvier 1775, à Léonberg, à trois lieues de Stuttgart, dans l'ancien duché de Wurtemberg. C'est au presbytère de cette jolie petite ville adossée à une montagne, surmontée d'une grande tour féodale, au pied de laquelle une gaie rivière serpente à travers une vallée gracieusement sinuuse et se perd dans des perspectives attachantes, que vit le jour et passa ses premières années le futur et poétique auteur de la philosophie de la nature ; son père y était pasteur. Au ministère de l'Évangile il joignait le culte de la science, et n'était pas moins distingué par des connaissances profondes que par une haute dignité de caractère. Orientaliste original, il s'était fait un nom en enseignant l'hébreu, non plus seulement au moyen des vieilles formes rabbiniques, méthode alors encore en usage, mais en le comparant avec les autres dialectes sémitiques. Philosophe chrétien, il avait consacré des écrits remarqués à l'antique sagesse des Hébreux. Avant d'être élevé, comme il le fut plus tard, à la prélature dans l'Église luthérienne, il avait été appelé au collège de Bebenhausen, où se formaient les futurs ministres de l'Évangile.

Le jeune Schelling vint suivre ses doctes leçons, lorsqu'il eut achevé ses premières études dans l'école latine de Nürtingen. Il avait à peine atteint l'âge de

douze ans, et les maîtres, dont il avait épuisé la science, le renvoyèrent à son père en déclarant qu'ils n'avaient plus rien à lui apprendre. Avec une plus forte possession des langues anciennes, il acquit à Bebenhausen la connaissance de l'hébreu et de l'arabe. A quinze ans, ayant encore épuisé l'instruction donnée dans ce collège supérieur, il alla faire ses cours de philosophie et de théologie à l'université de Tübingue, où on ne les commençait d'ordinaire qu'à un âge plus avancé; mais son père, qui le présenta, selon sa naïve et fort exacte expression, comme un esprit précoce, *precox ingenium*, l'y fit recevoir contre l'usage, au-dessus duquel le plaçait en effet la précoceurité de son savoir et de son intelligence.

Un vaste institut, sous la forme et avec le titre de séminaire, s'élevait sur la partie la plus agréable du coteau au pied duquel coule le Neckar et que couvre comme un riant amphithéâtre la ville de Tübingue, dont l'université, unissant au respect des traditions une certaine hardiesse d'enseignement, semblait avoir gardé la vieille devise de la Souabe : *Fidèle et libre*. De fermes théologiens, tels que Storr et Flatt, y maintenaient l'orthodoxie luthérienne. La doctrine de Leibniz, rédigée un peu pédantesquement par Christian Wolf, après y avoir eu pour organe, jusqu'en 1790, l'ingénieux logicien et l'habile mathématicien Plou-

quet, y était professée par un autre Français d'origine, Frédéric Abel, dont plus tard Schelling ne parlait jamais qu'avec une respectueuse reconnaissance. C'est dans cet Institut et sous ces maîtres en christianisme et en philosophie que le jeune Schelling reçut des idées religieuses ineffaçables et se forma aux grands exercices de la pensée.

Au nombre des étudiants qui se préparaient comme lui au ministère évangélique se trouvait un jeune homme que son esprit subtil et puissant réservait aussi à une vaste célébrité, Hégel, avec lequel Schelling se lia d'une étroite amitié. Les deux amis ne s'occupèrent pas uniquement de leurs hautes études ecclésiastiques, ils y firent, pour ainsi dire, un cours de droit public sous l'enseignement de la France, qui était alors l'institutrice des nations. Ils se passionnèrent pour les principes immortels qu'aux applaudissements de tout ce qui pensait dans le monde venait de proclamer la grande Assemblée constituante, d'après la philosophie tout humaine du dix-huitième siècle. L'affranchissement politique de la société moderne, l'égalité civile, la liberté de la pensée et de la parole, les droits de la conscience individuelle, reconnus comme fondamentaux et inviolables, excitèrent des transports dans leurs âmes généreuses. Ils avaient même formé un club dans le séminaire, et l'on ra-

conte qu'un dimanche matin, par un beau jour de printemps, ils allèrent, dans une prairie voisine, planter un arbre de la liberté. On montre encore à Tubingue les deux cellules qu'occupaient les deux séminaristes luthériens, devenus plus tard de si entreprenants philosophes, et d'où ils sortirent pour accomplir tour à tour une révolution intellectuelle en Allemagne.

Dès l'âge de dix-sept ans, Schelling, attiré par un des plus graves problèmes du monde moral, prenait pour sujet de sa thèse de docteur l'ancienne tradition de la Genèse sur l'origine du mal. Il s'attacha, l'année suivante, à expliquer, dans une ingénieuse dissertation, l'esprit philosophique que l'antiquité avait renfermé dans les *mythes* et les *légendes historiques*. Cet écrit remarquable, que susciterent les brillants travaux de Herder sur la philosophie de l'histoire, est comme le germe de sa doctrine postérieure sur les mythologies. Mais bientôt, prenant un plus grand essor, il eut l'ambition de perfectionner les théories de deux grands philosophes qu'il devait continuer sans leur ressembler.

Formé comme toute sa génération dans l'étude de Kant, il devint disciple respectueux et indépendant de Fichte, et l'un de ses premiers écrits sur le *moi* comme *principe de la philosophie* fut consacré au déve-

loppement de la doctrine de cet illustre maître. Avec une audace précoce, il laisse déjà entrevoir dans cet ouvrage ce qu'il avouera bientôt, l'idéalisation de la nature et la déification de la pensée. « Le temps est « venu, dit-il, dans son enthousiaste confiance, de « proclamer la grandeur de la raison. Ce n'est qu'en « prenant le sentiment de ce qu'il est et de tout ce « qu'il vaut que l'homme deviendra tout ce qu'il doit « être. Son essence est la liberté absolue. C'est à la « loi de la liberté que l'humanité tout entière doit « finalement obéir. A quelque avenir reculé que soit « réservée la gloire d'accomplir cette grande espé- « rance, il nous appartient d'en préparer au moins « l'heureux avénement dans l'histoire. Le crépuscule « habite les yeux à l'éclat du jour. Déjà l'aube ma- « tinale blanchit le ciel d'Orient. Les basses contrées « sont couvertes d'un voile de vapeur, mais sur les « hauteurs les cieux brillent d'une vive clarté. L'au- « rore s'est levée, et le soleil ne saurait tarder à pa- « raitre. »

En attendant cette apparition, Schelling se livra à de nouvelles études. Instruit dans les langues anciennes et orientales à Nürtingen et à Bebenhausen, versé à Tubingue dans les travaux de l'histoire, les dogmes de la religion et les systèmes de la philosophie, il avait besoin de connaître les sciences des corps

après celles des idées. Sa bonne fortune lui fit accompagner, à Leipzig, deux jeunes étudiants d'une ancienne et noble famille, les barons de Riedesel, dont il avait à diriger l'éducation, tout en terminant la sienne. Là, sous un habile professeur, sous Platner, qui avait heureusement allié les recherches de la physiologie à la connaissance de la métaphysique, Schelling étudia avidement les phénomènes du monde extérieur et sonda avec admiration les beaux et attachants mystères de la vie organique.

C'était le moment où se faisaient les plus belles découvertes dans ces sciences naturelles qui lui semblaient à la fois un complément et un correctif de l'idéal philosophique. Lavoisier avait trouvé depuis peu cet air de la vie qui entretient l'existence des êtres, s'incorpore à la matière inanimée pour en varier les combinaisons, sert aux combustions des corps d'où il dégage la chaleur et fait éclater la flamme, et auquel il avait donné le nom d'oxygène. Scheele, Deluc, Green, Girtanner, avaient recherché les effets chimiques de la lumière, sans laquelle rien ne se perfectionne et tout dépérît dans l'univers. Le puissant fluide dont Franklin avait naguère établi l'identité avec la foudre, Galvani venait d'en reconnaître l'action sur le système nerveux, et l'électricité, source du feu céleste, semblait être la cause de l'impulsion vi-

tale qu'elle ranimait dans les membres déjà paralysés par la mort. Les récentes merveilles du magnétisme, qu'on croyait toucher aux ressorts les plus intellectuels de l'organisation, s'ajoutaient aux anciens prodiges de l'attraction, dont la force, calculée depuis plus d'un siècle, produit les plus vastes ainsi que les plus petites agglomérations de la matière, explique les affinités des corps aussi bien que les mouvements réguliers et l'équilibre harmonieux des mondes.

En même temps que les sciences démêlaient les éléments de l'univers, elles en découvraient le développement progressif. Cette grande idée d'un perfectionnement graduel dans les œuvres de la création et dans la marche du monde, conçue d'abord par Leibniz, était la foi savante du dix-huitième siècle finissant. Turgot l'avait émise d'une manière générale; Condorcet en faisait la loi de l'esprit et l'espérance du genre humain; Werner l'avait appliquée à la lente formation de la terre, et par elle avait fondé la géologie; Kielmeyer s'en était servi pour dresser l'échelle ascendante des êtres, tandis que Herder et Lessing, la cherchant dans l'histoire, avaient essayé de marquer à sa lumière les étapes spirituelles et morales qu'a parcourues l'humanité.

Ces découvertes physiques qui susciterent de chimériques attentes, cette pensée de genèse et de pro-

grès qui planait dans l'air du temps et devenait, pour ainsi dire, le souffle commun des intelligences, Schelling s'en empara avec imagination et en fit usage avec originalité. Au moyen des unes il construisit matériellement le monde et il employa l'autre à le développer idéalement, en partant de Dieu, dont le monde serait la révélation successive et qui, origine identique des réalités passagères et des idées éternelles, se déployerait dans la nature, poème de son existence, et se perfectionnerait dans l'esprit humain, résidence de sa pensée. Schelling avait déjà exposé en partie ce système dans ses *Lettres philosophiques sur le dogmatisme de Fichte et le criticisme de Kant*, dans ses *Dissertations sur l'idéalisme et la théorie de la science*, et notamment dans ses *Idées pour servir à une philosophie de la nature*, lorsqu'il fut appelé sur un théâtre alors célèbre, par Gœthe, livré aux mêmes études que lui et frappé de la grandeur de ses vues non moins que de la beauté de son talent.

Le pénétrant et tranquille génie qui comprenait sans effort, aimait sans trouble, créait sans enthousiasme; dont la limpide intelligence reflétait avec éclat toutes les idées de l'humanité et s'ouvrait avec ardeur à toutes les connaissances de la nature, excellant dans l'art et se plaisant dans la science, diversifiant ses œuvres comme ses goûts, l'auteur origi-

nal de *Goëtz de Berlichingen*, touchant de *Werther*, agréable de *Wilhem Meister*, profond de *Faust*; l'observateur ingénieux de la métamorphose des plantes, qui avait annoncé le premier l'identité originelle de tous les organes des végétaux; le savant admirateur de ces affinités électives par lesquelles les éléments mêmes de la matière semblent obéir à des吸引ts mutuels en s'unissant, l'investigateur hardi des phénomènes de la lumière qui, par sa théorie des couleurs, osait se séparer de Newton; celui dans lequel ses compatriotes voyaient leur Voltaire et trouvaient leur Shakspeare, le grand, l'heureux Gœthe était déjà le chef intellectuel de son temps et comme le monarque des lettres allemandes.

Il avait, avec le spirituel Wieland, la direction suprême de l'université d'Iéna, en ce moment la première des hautes écoles d'Allemagne. Cette université dépendait de la cour de Weimar-Eisenach, où une femme d'une âme élevée et d'un esprit délicat, la grande-duchesse Anne-Amélie, avait appelé les hommes les plus éminents dans les lettres et dans les arts, et avait entouré ses fils d'un cercle brillant dont faisaient partie Gœthe et Schiller, Herder et Wieland. L'université d'Iéna était digne de la cour de Weimar. Schiller y enseigna l'histoire; Reinhold, Tennemann et Fichte y professèrent la philosophie; Döderlein,

Eichorn, Griesbach, Paulus, Schütz y ouvrirent des cours de savante littérature et de haute théologie. C'est dans une chaire d'Iéna que Gœthe fit monter, en 1798, Schelling, qui ajouta bien vite à la célébrité de cette grande école. Il y parut d'abord à côté de Fichte, dont il balança la renommée, et lorsque Fichte, peu de temps après, quitta Iéna pour Berlin, Schelling y domina seul. « Une étoile se couche, » disait Gœthe, « une autre se lève. »

Il se leva en effet avec splendeur sur l'horizon de la philosophie, cet astre nouveau. Si de sa flamme généreuse Fichte avait échauffé les âmes, Schelling, par son éclatante lumière, allait éblouir les esprits. Il devait entraîner à sa suite ceux qui l'écoutaient, séduits par les attractions d'une imagination créatrice et rassurés par les explications plausibles d'une haute science. Autour de sa chaire se trouvaient des auditeurs d'un grand esprit, destinés eux-mêmes, après avoir reçu de lui l'impulsion philosophique, à produire des systèmes célèbres : Krause, Steffens et surtout Hégel, qui vint s'asseoir aux pieds de son ancien condisciple devenu son maître. L'un d'entre eux, l'aimable et pieux Schubert, retrace les effets de son enseignement en une vive peinture.

« Qui traversait dans ce temps-là, » dit-il, « le marché d'Iéna à l'heure tardive de l'après-midi, rencon-

« trait un concours d'étudiants plus nombreux qu'à nul autre moment de la journée. Jeunes et vieux, gens de tout esprit et de tout état, se rendaient en foule au cours de Schelling sur la philosophie de la nature.

« Qu'était-ce donc qui les y attirait si puissamment ?

« Qu'il me soit permis de parler de ma propre expérience. L'impression que j'ai reçue de Schelling était tellement extraordinaire, qu'aucun de mes maîtres ne m'en a jamais fait éprouver de semblable. Schelling était encore un jeune homme parmi nous autres jeunes gens, et le respect avec lequel nous le considérions s'adressait en lui à une dignité qu'exprimait tout son être et qui différait de celle dont l'âge environne une tête blanchie. Sa parole vivante rayonnait d'une force à laquelle ne pouvait se dérober aucune âme, pour peu qu'elle fût susceptible d'inspiration. Souvent, pendant qu'il parlait, nous croyions entendre le prophète d'un monde transcendant et caché qui n'est ouvert que pour des yeux sacrés. Son discours, mathématiquement précis et comme rédigé en style lapidaire, renfermait une matière inépuisable. Pénétré de la vérité interne de ses idées, il était si persuadé de ce qu'il avait saisi et conçu, que sa conviction se communiquait aux autres avec une puissance victorieuse. »

Le système qu'il développa si merveilleusement dans

ses cours, il l'avait déjà exposé en partie dans ses livres. Il aborda les problèmes les plus mystérieux, en prenant pour méthode l'intuition intellectuelle, sorte d'inspiration réfléchie qui crée en quelque sorte les choses en les pensant. Afin d'apprécier le caractère et la portée de son effort, il faut connaître l'état de la philosophie contemporaine au moment où il construit l'imposant édifice dont beaucoup de matériaux sont d'emprunt, mais dont l'ordonnance fut de génie.

L'Allemagne était dans le plus bel âge de son esprit. Au moment où les liens des États s'y relâchaient, ceux des intelligences s'y resserraient dans une sorte de fédération glorieuse, que formaient, d'un bout du pays à l'autre, l'épique Klopstock, le profond Lessing, le tragique Schiller, le spirituel Wieland, l'ingénieux Herder, l'universel Gœthe, et cette foule variée de poètes, de critiques, de savants, parmi lesquels apparaissent avec grandeur trois philosophes qui ont laissé leur trace dans l'histoire de la pensée.

Il ne faut pas l'oublier, chaque nation a son génie propre dont l'originalité se remarque au milieu même de la diversité de ses œuvres. Chez les Allemands, l'imagination se fait jour dans la science en même temps qu'elle domine dans la poésie, et elle pénètre dans la métaphysique comme elle se déploie dans l'art. Naïfs en étant profonds, mêlant le fantastique au réel,

et restant un peu vagues sans être toujours légers, ils suivent encore plus l'inspiration qu'ils ne s'astreignent à l'expérience. Ils observent avec conjecture, concluent avec hardiesse, peignent avec excès, et, capables d'atteindre les vérités les plus hautes par l'élan de la pensée, de parvenir aux découvertes les plus difficiles par la clairvoyance de l'imagination, ils peuvent tout à la fois concevoir le chimérique système de l'*harmonie préétablie* et inventer le puissant calcul de l'infini, comme l'a fait Leibniz; se livrer aux hypothèses d'une mystique rêverie et trouver les trois grandes lois mécaniques des sphères célestes, comme l'a fait Képler. Cet esprit contenu dans Kant, enhardi dans Fichte, éclate dans Schelling, ces trois représentants d'une des grandes crises philosophiques de la pensée humaine.

On a comparé les philosophes allemands, allant à la recherche de la vérité, aux Israélites s'avançant vers la terre promise, précédés d'une colonne de feu qui les guide dans la nuit, entourés d'une nuée qui les cache dans le jour. Pour apercevoir la lumière vers laquelle ils se dirigent, il faut traverser les ténèbres au sein desquelles ils s'enveloppent. Si l'on ne pénètre au milieu d'eux, on ne peut ni saisir ni suivre leur marche, et, lorsqu'on y entre, on court le risque, en participant à leur lumière, de tomber dans leur obscurité, de voir au dedans et de ne pas faire voir au dehors. Essayons

cependant de percer la nuée, sans la laisser se refermer après s'être ouverte, et rendons, s'il se peut, les conceptions allemandes accessibles à des esprits français.

Voulant combattre la doctrine alors dominante de la sensation qui rétrécissait tout, et le scepticisme plus redoutable de Hume qui détruisait tout, Kant, en observateur idéaliste et en profond psychologue, prit la raison qui connaît et qui pense pour le ferme appui de sa philosophie. Il la jugea d'abord dans sa nature, puis dans son action. Appliquant une rare puissance d'analyse à l'instrument même de la connaissance, à la raison pure, il en détermina l'essence, en assigna la portée. L'espace au milieu duquel la raison aperçoit les objets, le temps dans lequel se succèdent pour elle les actes de la connaissance, les caractères divers qu'elle leur trouve en les appréciant, parurent à Kant les conditions nécessaires du savoir et les formes mêmes de l'intelligence.

Ces lois intérieures de la raison, qu'il décrit avec une sagacité pénétrante et démontre avec une singulière vigueur, doivent-elles être transportées dans le monde extérieur et nous donner de ce qu'il est et de ce qui s'y passe une certitude conforme à l'impression que nous en recevons? Sont-elles autre chose que la projection hors de nous de nos conceptions nécessai-

res? Ont-elles une réalité externe et, comme il a été dit depuis lors, objective? Peuvent-elles nous garantir l'existence du monde, reflet de notre pensée; celle de Dieu, conception de notre esprit; notre propre existence même comme sujet permanent des phénomènes passagers dont nous avons conscience, ces trois idées de la raison pure élevées au-dessus de toute expérience? Sur toutes ces questions Kant nous a refusé une certitude scientifique, et ce n'est qu'à l'aide de la notion du devoir, loi universelle et absolue de toute volonté intelligente, qu'affirmant la liberté humaine, il a établi l'imortalité de l'âme, conclu l'existence de Dieu, et sauvé par la morale, dans l'examen de la *raison pratique*, les vérités compromises par la métaphysique dans l'examen de la *raison pure*.

Fichte suit Kant, en allant bien au delà. Afin d'échapper à son conceptualisme sceptique, il se précipite dans un idéalisme outré. L'objet à connaître et le sujet qui connaît sont l'œuvre commune du *moi* créateur, principe à la fois de l'être et de la connaissance. Selon Kant, le monde n'existe qu'au dedans de nous; selon Fichte, il ne se réalise qu'autant qu'il est pensé par nous. Dans les deux systèmes il garde un caractère idéal, puisque le premier en fait une conception de la raison, le second une création de l'intelligence.

Après le sévère observateur qui démontre la pensée

sans oser affirmer le monde, après le logicien hardi qui de la pensée déduit le monde dont il lui attribue la création par cela même qu'elle en a la connaissance, vient le poète philosophe qui les identifie par un audacieux effort d'esprit et avec une grande beauté d'imagination. La distinction établie par Kant entre les choses en soi et leurs phénomènes, Schelling la résout dans une égalité absolue que manifeste le développement parallèle des corps et des idées, développement qu'il expose dans deux ouvrages distincts, dans l'*Esquisse d'un système de la philosophie de la Nature*, et dans le système de l'*Idéalisme transcendental*.

A l'origine des choses, Schelling pose l'absolu. De ses muettes et obscures profondeurs où dorment confondus la pensée et l'être, sortent par une expansion divine, et passent par des évolutions successives, la nature et l'intelligence, sa double manifestation. Identiques et inertes au sein de l'absolu, elles en partent comme d'un point central pour se déployer avec harmonie dans deux directions différentes. Conservant, dans leur déploiement distinct, les traces de leur union primitive, elles se ressemblent et se reflètent. Dans le monde réel, l'idée se revêt de matière et apparaît sous une forme visible; dans le monde idéal, l'essence devient savoir et prend une forme intellectuelle. La première évolution produit l'univers, la seconde produit

la connaissance. C'est ainsi que la pluralité vient de l'unité, que l'infini pénètre le fini, que l'identité se concilie avec le progrès, que la nature et l'intelligence se rapprochent et s'accordent, la nature en s'organisant par l'intelligence, l'intelligence en se réfléchissant dans la nature.

Depuis la pierre inerte composée d'après les lois chimiques de l'agrégation jusqu'aux astres infatigables qui roulent dans l'espace selon les lois géométriques du mouvement : depuis le simple lichen, où l'organisation est à peine indiquée, jusqu'à l'être le plus compliqué dans sa contexture et le plus élevé dans son existence, règne un seul et même principe d'action. Ce principe, luttant avec la matière brute, lui imprime des caractères plus ou moins bornés, analogues aux conceptions de notre esprit qu'ils tendent à reproduire indéfiniment.

Schelling suit pas à pas cette combinaison de l'esprit originairement infini et de la matière primitivement illimitée, qui se déterminent en se rencontrant, et procèdent par leur opposition comme par leur accord à la formation de l'univers. Il décrit avec profondeur et subtilité l'organisation progressive de la nature, montre les deux puissances qui la composent, passant de sphère en sphère, montant de degré en degré, ramenées chaque fois, par l'influence d'une troisième, à

une unité plus haute d'où procède une nouvelle évolution. Il développe, aussi ingénieusement qu'il l'explique, la transformation graduelle de cette force, d'abord mécanique et chimique dans l'ordre inférieur des corps inanimés, puis vitale dans l'ordre plus élevé des êtres organisés; enfin parvenant à sa plus haute puissance et à sa perfection suprême par l'avènement de l'homme et le progrès de l'humanité.

Avec l'homme apparaît la face idéale du système. A la suite des corps qui ont la propriété de s'organiser sans le savoir, au milieu des êtres qui ont la faculté d'agir sans le vouloir, il en est un qui connaît les autres et qui dispose de lui-même, auquel a été accordé le pouvoir de varier ses procédés et d'améliorer ses œuvres, qui ne tourne pas mécaniquement comme les astres dans un cercle inflexible, qui n'obéit pas, comme les végétaux, à des impulsions périodiquement semblables et aveuglément organiques, qui ne suit pas comme les animaux des instincts invariables et ne se meut point pour contenter des appétits invincibles et grossiers; mais qui, doué d'intelligence et de volonté, capable de comprendre l'arrangement de l'univers et d'y concourir, est la raison finie détaillée de la raison suprême pour refléter les lois du monde. Les modes d'existence dans la nature se transforment en notions abstraites dans l'esprit de l'homme,

ses objets s'y retracent en images, ses qualités s'y retrouvent en idées ; en un mot, ce qui est en elle se sait en lui. Cette merveilleuse relation entre la substance corporelle et la pensée spirituelle, cette admirable harmonie de l'intelligence et de la matière qui permet à l'existence de devenir connaissance, l'homme qui vit et qui pense, en est à la fois le théâtre et le spectateur.

C'est ce qu'expose Schelling dans la philosophie transcendante, contre-épreuve de la philosophie de la nature. Il y indique l'origine de la conscience intellectuelle, y décrit ses procédés, y raconte ses actes, y retrace ses époques, y marque leur progrès successif, avec non moins de développement et en y portant autant de rigueur arbitraire que dans la déduction du monde inorganique et du monde vivant. Le système s'achève dans la clarté naissante de celui que Schelling appelle l'*identique-absolu*. « Ce soleil éternel du « royaume des esprits, dit-il, qui se cache dans l'éclat « de sa resplendissante lumière, d'où émane la con- « formité à la loi dans la liberté, et la liberté dans la « soumission du monde moral à des lois, échappe à « la connaissance et ne peut être l'objet que de la « foi. » Mais l'histoire, dans son ensemble, en est une manifestation continue. Auteur des lois nécessaires qui régissent le monde, principe de la liberté intelli-

gente qui anime l'homme, Dieu, médiateur perpétuel entre l'action abstraite de l'esprit et l'existence positive des corps, a conformé la pensée des êtres à la réalité des choses et a maintenu leur indépendance dans leur concert. Ainsi qu'une trame savamment tissée par une main inconnue, l'ordre idéal se développe dans l'histoire où les hommes jouent leur rôle librement, selon le plan divin, et dont l'ordonnance a été conçue par un poète qui a mis d'avance en accord la marche générale de l'ensemble et le libre arbitre de chacun. Manifestation progressive de Dieu, qui ne s'y réalise jamais complètement, l'histoire est le grand miroir de l'esprit universel, le poème de l'imagination éternelle.

Au terme de cette double et parallèle évolution du monde de la nature et du monde de l'histoire, il reste au *moi* à prendre conscience de l'identité du monde idéal et du monde réel, de la raison et de l'univers. C'est dans le produit de l'art, œuvre commune de l'inspiration involontaire et de la science réfléchie, que l'intelligence parvient enfin à découvrir la parfaite identité des deux activités nécessaire et libre qui se sont développées dans la nature et dans l'histoire, et à la reconnaître comme semblable à celle dont le principe est en elle-même. Cette œuvre peut seule réfléchir l'absolu qui, dans l'histoire, sous le nom de

destin, achève l'action imparfaite de la liberté humaine et réalise des fins que l'homme n'avait pas en vue, et dans l'art, sous le nom de génie, inspire à l'artiste des productions dont la portée infinie le surpassé lui-même. L'art est le seul et véritable organe de la philosophie transcendante. « Il ouvre, dit « Schelling, le sanctuaire où brûle en une flamme « unique, dans une union originelle et éternelle, ce « qui existe séparé dans la nature et dans l'histoire, « ce qui se fuit constamment dans la vie et dans l'in- « telligence. Pour l'artiste comme pour le philosophe, « la nature n'est que le monde idéal apparaissant sans « cesse sous des formes finies, le pâle reflet d'un « monde qui n'a de réalité que dans sa pensée. »

Produit d'une spéculation transcendante et d'un raisonnement laborieux, ce système embrassait tout l'univers et en suivait le progrès dans tous les détails de l'ordre physique et de l'ordre intellectuel. Mais Schelling y confondit ce qu'il y a de divin dans l'existence du monde et dans l'esprit de l'homme avec Dieu lui-même. L'univers ne fut l'œuvre de Dieu qu'en étant une partie de son être. Dieu le créa en se développant lui-même. Il ne s'y manifesta point comme dans son image, il y subsista en quelque sorte comme dans sa forme.

L'audacieux penseur semble avoir assisté à la for-

mation des mondes et des existences. Il sait de quelle manière, à quels moments, par quels procédés, dans quel ordre, elle s'est produite. On dirait qu'il a vu Dieu sortir de sa solitude inerte et de son repos silencieux, pour apparaître sous ses deux faces, comme matière et comme esprit, dans la nature qui s'organise et dans l'intelligence qui s'éclaire graduellement avant de se révéler à elle-même comme divine dans l'homme.

En même temps qu'elles furent vivement admirées, les vastes conceptions de Schelling furent vivement attaquées. Les objections ne manquent jamais aux systèmes. Aucuns n'y échappent, pas plus ceux qui étendent que ceux qui restreignent leurs explications. Dans les trop ambitieux on fait voir ce qu'il y a de chimérique, comme dans les trop étroits ce qu'il y a d'insuffisant. On s'éleva contre cet esprit de Dieu qui dort dans la pierre, qui rêve dans l'animal, qui s'éveille dans l'homme. Comment admettre que Dieu ait besoin de la vie pour se développer et de l'humanité pour se connaître; qu'il ne soit pas au commencement ce qu'il devient à la fin, et qu'il se perfectionne avec son œuvre? Sans doute Dieu révèle sa présence dans la nature, déploie son action dans l'humanité. L'ordre physique le rend visible et l'ordre moral le rend adorable. Sa puissance comme sa sagesse éclatent dans l'arrangement sans lui incompréhensible de l'u-

nivers. Mais de ce que Dieu est par sa pensée dans le monde, il ne s'ensuit pas qu'il y soit par son essence : de ce que l'homme en est l'image affaiblie, il ne faut pas en conclure qu'il en soit l'incarnation ; de ce que dans l'homme la connaissance est unie à l'existence, il n'y a pas lieu d'établir par leur union leur identité : elles s'accordent et ne se confondent pas. La coïncidence entre la vue de l'esprit et le spectacle du monde, entre les lois des choses et les pensées de l'entendement, est un fait dont l'évidence est certaine et dont la raison est insaisissable. M. de Schelling ne la donne pas plus qu'un autre. Il affirme bien l'identité du connaissant et du connu, mais il ne la prouve point, et démontrât-il, ce qu'il suppose, que l'être qui connaît dans l'esprit est l'être qui est connu dans la nature, il n'expliquerait pas mieux le moyen par lequel l'existence parvient à la connaissance.

Schelling, qui devait porter son enseignement dans les diverses parties de l'Allemagne, où ses livres répandaient son système et sa renommée, ne passa que cinq ans à Jéna. Dès 1805, Maximilien I<sup>e</sup>, alors électeur et bientôt roi de Bavière, l'attira par les offres les plus séduisantes dans la vieille capitale de la Franconie, dans la cité cléricale de Wurzbourg, dont il voulait rendre l'université célèbre et fréquentée. Ce premier souverain de la branche des Deux-Ponts, pen-

dant un long séjour dans notre pays, y avait puisé, avec les lumières généreuses du siècle, le goût d'une culture intelligente et polie. Redevable à la France, dont il suivit longtemps la fortune, de son agrandissement territorial et de sa couronne royale, il devint le fondateur d'une dynastie éclairée qui a fait de Munich une grande école d'idées, un magnifique temple des arts, un lumineux foyer des sciences, son fils et son petit-fils étant devenus, l'un avec une poétique imagination, l'autre avec un discernement élevé, les continuateurs de sa pensée et de ses œuvres. A Wurzburg, où Maximilien avait appelé des maîtres habiles, tels que Paulus et Iluseland, Schelling eut des flots d'auditeurs, et, tout en transformant un peu sa doctrine, il fut l'objet de la même admiration qu'à Iéna.

Mais lorsque, en 1805, celui que son irrésistible épée rendait l'arbitre souverain de l'Europe eut détaché Wurzburg de la Bavière et l'eut donné à l'archiduc Ferdinand, grand-duc de Toscane et électeur de Salzbourg, l'intolérance y reparut et la philosophie en sortit. Schelling alla s'établir à Munich, où le nouveau roi avait libéralement réorganisé et magnifiquement doté l'Académie des sciences, depuis lors digne émule de l'Académie de Berlin et de la Société royale de Göttingue. Il en devint membre, et bientôt même ce qu'il avait de goût délicat dans l'esprit et de grand

éclat dans le talent le fit nommer secrétaire général de l'Académie récemment fondée des Beaux-Arts.

Schelling rencontra à Munich, dans le président même de l'Académie des sciences, dans le célèbre philosophe Jacobi, l'un de ses plus rudes et de ses plus éloquents adversaires. Cet ancien et ingénieux interlocuteur de Rousseau comme de Voltaire, qui avait correspondu avec l'altier tribun Mirabeau et le sage publiciste Ferguson, était ami des investigations libres mais réglées, dévoué à la science, mais à la science certaine. Il ne partageait pas l'avis trop paradoxal de Fontenelle « que les opinions communes « sont la règle des opinions saines, pourvu qu'on les prenne à contre-sens. » Il repoussait les principes hardis affirmés au nom seul du génie spéculatif, et soutenait au contraire les témoignages du sentiment universel, de ce qu'il appelait la *foi instinctive, le credo primitif de l'Église invisible de l'humanité*. Dans un livre qu'il publia sur les *choses divines et leur manifestation*, Jacobi, examinant avec une véhémente sévérité la doctrine de Schelling, l'accusa de panthéisme, et il attaqua vivement la conception d'un Dieu d'abord sans connaissance et toujours sans personnalité. « Si la raison, dit-il, s'élève à juste titre « contre ceux qui attribuent à Dieu la forme humaine, « des passions humaines, un entendement humain, ce

« qui doit la révolter bien plus, c'est l'idée d'un Dieu  
 « qui a fait l'œil et qui ne voit point, qui a fait l'oreille  
 « et qui n'entend point, qui, étant la source de l'in-  
 « telligence, est lui-même sans intelligence ; d'un Dieu  
 « qui est tout et rien, plus semblable à un polypier  
 « qu'à l'homme, et qui n'a conscience de lui que dans  
 « la conscience humaine. »

Schelling ne resta point sans défense. Il poussa même la défense jusqu'à la plus hautaine agression, dans un écrit qu'il intitula avec une ironie superbe : *Monument que s'est élevé M. F. H. Jacobi dans son livre des choses divines*. Dans ce mémorable débat, Jacobi soutint qu'on ne pouvait pas allier le théisme et le panthéisme, accorder Leibniz avec Spinoza ; Schelling prétendit au contraire les unir sans effort par sa théorie, et, tout en plaçant Dieu dans la nature et dans l'intelligence, le reconnaître bien avant elles, l'élever bien au-dessus d'elles et en faire, comme il le disait, l'*alpha* et l'*omega* de l'univers.

La gloire de M. de Schelling n'eut point à souffrir de ces luttes trop vives, et plus tard, après que Jacobi eut renoncé à la présidence de l'Académie, il y fut remplacé par son illustre adversaire. Déjà le roi Louis, ayant érigé en 1825, le lendemain de son avènement au trône de Bavière, une université dans la ville de Munich, y rappela Schelling, qui était allé professer

dans la savante université d'Erlangen. Il lui confia le haut enseignement de la philosophie et lui donna pour disciple son propre fils, le prince Maximilien, qui règne aujourd'hui en Bavière. M. de Schelling exerça à Munich la même domination qu'à Iéna; ses cours y eurent le plus grand éclat. Des auditeurs de toutes les nations venaient l'entendre, et l'on peut juger de leur enthousiasme par les vers de l'un d'entre eux, le comte Platen, qui a exprimé leur admiration commune dans de poétiques sonnets :

Comme nous étions suspendus à tes lèvres,  
 Comme chacun de nous t'écoutait avec avidité,  
 Tandis que les éclairs immenses de ton génie  
 Pénétraient et se pressaient coup sur coup dans notre âme !

Qui est toujours roi dans l'empire du Vrai  
 Ne commande-t-il pas aussi dans le royaume du Beau?  
 Toi, tu les vois tous les deux s'unir dans un règne suprême,  
 Seinblables à des sons qui se perdent les uns dans les autres.

La philosophie de Schelling était entrée alors dans sa dernière phase. Les contradictions du sens commun, les répugnances du sens moral, des études nouvelles et peut-être des scrupules anciens l'avaient conduit à la réformer en la complétant. Il l'avait rendue moins exclusivement idéale et plus religieuse. Ce grand changement s'était produit peu à peu dans ses ouvrages comme dans son esprit. La cosmogonie géné-

rale qu'il avait exposée, à Iéna, dans ses cours et dans ses livres sur la *philosophie de la nature*, sur l'*idéalisme transcendental* et sur l'*âme du monde*; qu'il avait expliquée par les idées divines dans ses dialogues du *Bruno*, sorte de *Timée* de ce nouveau Platon; dont il avait suivi la déduction variée dans ses brillantes *leçons sur la méthode des études académiques*, s'était déjà tournée, à Würzbourg, en une *théosophie physique*, en une *théogonie spirituelle*, dans son bel ouvrage publié en 1804 sous le nom de *Philosophie et Religion*, et il avait tenté, dès 1809, de sauver l'indépendance de la créature morale dans son important écrit sur la *nature de la liberté humaine*. Dans sa dissertation sur les *divinités de Samothrace* en 1815, et surtout dans ses *Méditations à Erlangen* après 1820, se rapprochant de plus en plus de son dernier et religieux système, il y arriva pleinement dans son cours sur les *âges du monde*, qu'il ouvrit à Munich vers 1827.

Le propre des grandes doctrines est d'exercer une influence étendue. A travers les degrés divers du développement de la sienne, Schelling fut le souffle qui agita une partie notable de ses contemporains en Allemagne. Penseurs, écrivains, archéologues, artistes, ceux qui l'admirèrent comme ceux qui le combattaient se ressentirent plus ou moins de ses idées dans leurs systèmes et dans leurs œuvres. Il ouvrit même

de nouveaux aspects à la science. La théorie de l'*identité* l'avait conduit, dans l'organisation des corps animés, à la grande vue de l'*unité de composition*, déjà pressentie par Buffon, par Gœthe, et qu'un jeune savant français, le futur créateur de l'*anatomie philosophique*, Étienne Geoffroy Saint-Hilaire, avait émise de son côté dans sa *Théorie des analogues*. Schelling avait dit : « Ces transformations générales et constantes, que « la nature opère dans la production des diverses es- « pèces, proviennent d'un seul et même type fonda- « mental qui se répète sans cesse avec des rapports qui « changent toujours. » Une loi d'unité interne fut reconnue comme le caractère des forces universelles. Elle devint le principe suprême qui servit à expliquer la liaison des formations chimiques avec les développement organiques, les rapports étroits de l'anatomie et de la physiologie comparées. On observa le travail mystérieux de la nature et, comme s'exprimèrent les savants sortis de son école, le côté *nocturne* de la création. Le système de Schelling fut transporté dans les sciences naturelles par des hommes dont les noms et les travaux n'ont pas été sans célébrité en Allemagne : par Oken dans la zoologie, par Steffens dans la géologie, par Döllinger, Görres et Schubert dans la physiologie; par Marcus, Troxler, Jahn dans la pathologie. Il donna naissance à une physique spéculative et même

à une médecine pratique. Toutes les deux étaient certainement fort hasardenses, et peut-être eût-il été aussi peu sûr d'admettre les hypothèses de l'une que peu prudent de se confier aux remèdes de l'autre.

C'est surtout en philosophie que se fit sentir sa féconde influence. Des écoles diverses sortirent de son enseignement. Selon les époques et les aspects successifs de ses doctrines, il eut pour disciples des panthéistes décidés qui étudièrent la nature en identifiant Dieu et le monde, l'âme et le corps ; des théistes savants à tendance un peu mystique, qui placèrent Dieu dans la nature tout en le reconnaissant au-dessus d'elle, et qui recherchèrent les lois de la matière, où ils introduisirent l'esprit transformé en principe générateur et vital des êtres ; enfin des chrétiens raisonneurs et érudits qui poursuivirent les solutions suprêmes à l'aide de la pensée mêlée aux saintes traditions. C'est encore à lui qu'il faut faire remonter en partie l'œuvre de Hégel, qui lui emprunta son premier système en l'exagérant.

La doctrine de Hégel, née de la sienne, mettait la dialectique à la place de l'imagination. Elle déduisait mieux en apparence et ne hasardait pas moins. Bornée dans son principe, vaste dans ses développements, arbitraire sous un appareil algébrique, séduisante par la hardiesse comme par l'universalité de ses conclusions,

elle avait gagné depuis quelque temps les esprits en Allemagne et s'y était établie. A l'identité primitive de l'être et de la pensée dont Schelling fait la source commune de la nature et de l'humanité, Hégel, dans l'intérêt d'une unité plus rigoureuse, substitua l'idée absolue, l'idée pure, l'idée logique, qui, par sa propre et seule activité, devient successivement nature et esprit, monde physique et monde moral. Dans ce système, l'essence des choses était dans leur connaissance, et l'idée produisait l'être.

Ramenant tout l'univers à une simple notion, Hégel la poursuivit dans le cours de son existence compliquée et de ses métamorphoses progressives, la montra passant, en vertu de sa force et comme de sa dialectique instinctive, d'une sphère inférieure à une sphère plus haute, d'une forme moins parfaite à une forme plus achevée. Cette notion se produit d'abord en sortant de Dieu, qui, avant de se réaliser par l'idée, est une pure abstraction, et elle va d'évolution en évolution jusqu'à ce qu'elle finisse par se perdre dans le muet abîme du néant originel d'où elle s'est tirée on ne sait comment et où, après une course aussi vaine que laborieuse, elle retourne on ne sait pourquoi. Hégel en retraca néanmoins la marche à travers toutes les crises de la nature, toutes les phases de l'humanité, parmi tous les éléments comme sous les lois de la physique, entre les

causes comme au milieu des événements de l'histoire. Avec une habile pénétration et une incontestable puissance, il l'observa et la décrivit dans la matière, dans la science, dans l'État, dans l'art, dans la religion, dans la philosophie, et montra l'être *pur* se réalisant dans la nature, puis la nature devenant esprit, enfin l'esprit devenant Dieu. La philosophie de Hégel était un panthéisme abstrait et absolu. Elle enlevait au monde, son auteur ; à la création, sa sagesse ; à la vie, sa raison divine et sa fin morale ; à l'âme humaine, son immortalité. Elle partait du néant de l'être, passait par le néant du devenir, aboutissait au néant de la mort, en traversant d'une manière fatale, par un progrès sans motif, une existence sans but.

Ce fut surtout pour s'opposer aux progrès de cette périlleuse doctrine que M. de Schelling fut appelé en 1841 à Berlin. Déjà en 1834, trois ans après la mort de Hégel, il avait hautement désavoué une philosophie qui s'était donnée comme l'achèvement de la sienne, et il vint alors la combattre dans le lieu même où elle avait été enseignée. Il ne se sentait plus suffisamment libre à Munich, où la domination catholique avait gêné depuis quelque temps l'indépendance intellectuelle, et il céda sans peine aux propositions du roi de Prusse, qui lui offrait une entière liberté et une existence opulente. À son arrivée à Berlin, l'Académie qu'avait fon-

dée Leibniz, et qui ne s'était ouverte ni à Fichte ni à Hégel, le reçut parmi ses membres. Le public fut avide d'apprendre sa doctrine, que Frédéric-Guillaume IV. croyait destinée sans doute à arrêter le panthéisme triomphant. Après un long silence, Schelling reprit la parole au milieu d'auditeurs accourus pour contempler et pour entendre ce célèbre interprète de la nature, ce profond adorateur de Dieu qui, le regard encore plein de feu sous une tête blanchie, allait livrer éloquemment le secret de ses dernières méditations.

« Il y a aujourd'hui quarante ans, dit-il, que je suis « parvenu à tourner un nouveau feuillet de l'histoire « de la philosophie. Une seule page de ce feuillet est « actuellement remplie, et j'aurais vu avec plaisir « qu'un autre que moi, tirant de cette découverte tout « ce qu'on en peut tirer, eût écrit la page restée en « blanc. » On ne l'a pas fait, et, loin de compléter la philosophie, on l'a compromise : les libres recherches ont été rendues suspectes par des conclusions irréligieuses, et en ébranlant la morale on a déconsidéré la pensée. Il apporte à la philosophie les secours qu'elle a droit d'attendre de lui. « J'ai fait la moitié d'une chose, ajoutait-il plus tard avec une ironie assez hautaine, et Hégel l'a prise pour le tout. Dieu a deux faces : j'ai donné la déduction logique de son être

« par le développement de son idée, il l'a prise pour la démonstration effective de son essence métaphysique. » Ce qu'un autre n'a pas entrepris, il va l'accomplir lui-même. Il achèvera ainsi la doctrine qui fut l'invention de sa jeunesse.

Transporté au milieu d'auditeurs dont la plupart, déjà gagnés à d'autres idées, doivent être moins accessibles aux siennes, il flatte leur patriotisme et les dispose à la persuasion en ménageant leur indépendance. Il assure que rien de ce qu'a acquis la véritable science depuis Kant ne sera perdu. Son unique but est d'étendre et de perfectionner la philosophie. Il la glorifie en la rattachant à l'histoire de son pays. Elle y est née, lorsque le grand acte de la délivrance spirituelle fut accompli par la réformation, et, en exaltant naguère le courage de la jeunesse aux jours des malheurs de l'Allemagne, elle a contribué à la délivrance nationale. Pour lui, Allemand par le cœur, ayant tour à tour ressenti les souffrances et les prospérités de la patrie, il conjurait les Allemands de ne pas laisser se dissiper et se perdre cet héritage de la science qui était leur honneur comme il avait fait leur salut; il ajoutait avec non moins de bonheur que d'éloquence :

« Je suis venu au milieu de vous, n'ayant d'autre arme que la vérité, ne prétendant à d'autre pro-

« tection qu'à celle que la vérité offre par sa propre  
« force, ne demandant d'autre droit que celui que je  
« désire voir conserver à chacun de vous, le droit de  
« rechercher librement ce qu'il convient de croire, de  
« communiquer librement ce que j'aurai découvert...  
« Je me voue tout entier à la mission dont je me suis  
« chargé; je vivrai pour vous, pour vous je ne cesserai  
« de travailler tant qu'il y aura en moi un souffle de  
« vie et tant que le permettra Celui, sans la volonté  
« duquel un cheveu ne saurait tomber de nos têtes,  
« encore moins une parole profondément sentie sortir  
« de notre bouche; Celui sans l'inspiration duquel  
« une idée lumineuse ne peut s'élever dans notre es-  
« prit, ni une pensée de vérité et de liberté éclairer  
« notre âme. »

La philosophie nouvelle que M. de Schelling professa à Berlin, il l'avait déjà exposée à Munich. Par le système de l'identité, il avait conduit toutes choses vers Dieu; mais si Dieu y était proposé pour l'unité nécessaire, il n'y était pas compris dans la réalité de son existence, ni montré dans l'acte de la création. Dieu traversait tout et dépassait tout; il était dans tout, sans demeurer en rien. Source de l'être et terme de la pensée, ce Dieu tombé dans l'imperfection de l'existence passagère, obscurci par les ténèbres de la connaissance bornée, ayant produit sans volonté, perfectionnant sans amour,

tantôt moins, tantôt plus que l'homme; ce Dieu qui avait un développement et non une providence, auquel on arrivait non par l'adoration, mais par la déduction, qui n'était pas le recours de l'âme, mais le but de la logique; ce Dieu impersonnel, ne pouvait pas plus suffire à la raison que contenter le sentiment du genre humain.

Sans renoncer à cette doctrine, Schelling la transforma. Il s'arrangeait avec beaucoup d'art pour être fidèle à lui-même tout en se modifiant. Les conceptions ne coûtaient rien à sa facile fécondité, et il les plaçait savamment dans un accord harmonieux. C'est ainsi qu'il sut faire de la seconde phase de son système le complément de la première. Dans la première il n'obtenait, par l'esprit, qu'un Dieu abstrait, et il l'appela philosophie *rationnelle* ou *négative*, comme n'établissant rien que l'idéal; dans la seconde, qu'il nomma *positive*, il s'éleva au Dieu réel, placé non-seulement au delà, mais au-dessus de l'existence, dont il est plus que la fin, dont il est la cause.

La philosophie *négative* monte les degrés divers de l'existence et atteint, de progrès en progrès, à l'idée du dernier principe qui, n'étant plus une forme, mais la substance même de l'être, demeure la réalité absolue, puisqu'elle ne peut plus se résoudre en autre chose. L'homme parvient ainsi à Dieu par l'idée, et en Dieu il

trouve un idéal au moyen duquel il s'élève au-dessus de lui-même. Mais le principe retrouvé par là est uniquement le produit de la pensée. Afin de le réaliser et d'en faire la base vivante de la science, il faut passer à la philosophie *positive*, qui se transporte, par un élan immédiat et direct, jusqu'au *prius* absolu, comme il l'appelle, descend ensuite de Dieu au monde, du Créateur à la création, de l'existence nécessaire à l'existence contingente.

Comment Schelling montre-t-il le Dieu réel, prouve-t-il le Dieu créateur ? L'homme lui en offre le moyen. En acquérant la connaissance de soi-même, l'homme aperçoit en lui une opposition intérieure dont il ne saurait triompher tout seul ; il sent de plus que l'ordre de choses dans lequel il vit est accidentel et pouvait ne pas être. Libre vis-à-vis du monde, il comprend que le monde est librement produit. Le sentiment profond d'une incontestable liberté est la raison métaphysique qui le conduit à un Dieu, auteur volontaire du monde. La vue de son infirmité morale lui attestant sa séparation de celui en qui est le souverain bien, la pleine connaissance, la tranquille félicité, et lui faisant désirer avec ardeur sa réunion à lui, est la raison pratique qui le conduit à un Dieu personnel et libre. Ainsi le Dieu auquel Schelling arrive est un Dieu dont l'existence est antérieure à toute volonté, à toute

pensée ; qui, en même temps qu'il est tout, contient en soi le principe de tout.

Parvenu à cette notion véritable de Dieu, à ce profond théisme qui est le terme de toute vraie philosophie, Schelling fit un pas de plus ; il devint philosophiquement chrétien. Sans s'éloigner de son ancien système, il exposa une interprétation originale et savante des anciennes religions et particulièrement du christianisme. Il enseigna ce qu'il a appelé une *philosophie des mythologies* et une *philosophie de la révélation*.

Selon M. de Schelling, l'homme en qui se sont concentrées les puissances divines pour former une nouvelle unité, ayant comme esprit une action libre, a pu se transporter dans un nouveau développement, y entraîner les puissances théogoniques elles-mêmes, se séparer arbitrairement de Dieu, et, avec lui, en séparer le monde. C'est alors que les puissances théogoniques qu'il a égarées et auxquelles il reste assujetti, conservant encore quelque chose de leur nature divine, produisent dans la conscience humaine une série de fausses images qui composent la succession des mythologies. Ces mythologies, dont l'évolution est représentée par les divers peuples, ne sont pas seulement les produits de la pensée, elles sont les reflets des puissances engagées dans la construction de la nature. Les conceptions religieuses se perfectionnent

ainsi graduellement, moins à l'aide d'un savoir plus étendu découvrant mieux l'ordonnance du monde et en faisant mieux connaître l'auteur, que par l'action que ces puissances exercent sur l'intelligence et sur la foi des hommes. Avec elles M. de Schelling avait composé le monde, par elles il fonde les religions ; il montre et il explique la succession de celles-ci depuis le polythéisme qui fait illusion à l'homme jusqu'au christianisme qui l'éclaire et qui le sauve. Le christianisme est seul vrai et seul complet à ses yeux. En le considérant comme l'œuvre de la puissance théogonique spirituelle qui s'incarne et se sacrifie pour vaincre le mal dans le monde et ramener l'homme à Dieu, le philosophe en déduit spéculativement la trinité et en tire la rédemption terrestre et la vie future, en se rapprochant de son mieux, quoique bien arbitrairement, des textes évangéliques.

Dans cette philosophie de la révélation qui fait suite à la philosophie de la nature, M. de Schelling a déployé un savoir étendu, montré une originalité féconde, et, par des interprétations subtiles, développé des déductions spacieuses. Est-il aussi concluant qu'ingénieux ? Malgré la rare habileté qu'on admire en lui, on ne saurait se laisser convaincre en des choses où il n'est guère possible que d'être persuadé. D'ailleurs M. de Schelling n'accorde-t-il pas un peu trop les

faits à ses théories? Après l'avoir trouvé en bien des rencontres conjectural comme savant, hypothétique comme philosophie, il est bien difficile de ne pas voir en lui un théologien fort hasardeux. Il met tant d'arbitraire dans l'explication de la nature, qu'il n'arrive pas toujours à la science; il porte tant d'imagination dans la philosophie, qu'il affirme assez fréquemment ce qu'il faudrait démontrer; il interprète si librement le christianisme, qu'il court le risque de satisfaire aussi peu la foi que la raison.

La philosophie de la révélation eut moins de succès à Berlin que n'en avait eu à Iéna la philosophie de la nature. Elle fut attaquée, et même raillée. Un célèbre professeur d'Heidelberg, rationaliste non moins passionné qu'opiniâtre, le docteur Paulus, lié autrefois avec Schelling d'une étroite amitié qu'avait alors rompu le désaccord des idées, parvint à se procurer ses nouvelles leçons. Il les acquit à prix d'argent d'un des auditeurs de Schelling, qui lui vendit le manuscrit où il les avait rédigées, après les avoir entendues. Sans scrupule et sans ménagement, le docteur Paulus fit imprimer le manuscrit sous ce titre mordant : *La Philosophie de la révélation enfin révélée*. Il poursuivit le système de ses arguments et l'auteur de ses sarcasmes. Cette publication irrégulière et peu exacte causa du scandale en Allemagne, et, un instant, trou-

bla la paix de Schelling. Faite à son insu par l'infidélité d'un élève et la haine d'un adversaire, il s'en indigna comme d'un larcin, et la désavoua comme une contrefaçon. Mais, malgré son désaveu, et quoique la vente en fût d'abord interdite en Prusse, cet ouvrage se répandit beaucoup, et servit à faire juger son système sans le faire complètement connaître.

La contradiction ne lui manqua point de la part des Hégéliens, en face desquels il était venu planter son drapeau. Appelé à Berlin pour les combattre, il ne souffrit point qu'on les empêchât de lui résister. L'un des plus fidèles comme des plus résolus disciples de Hégel l'attaquait tous les jours. Schelling refusa d'être protégé contre ses vives agressions : « Si l'on ôte la parole à Marheineke, dit-il, je me tais. Je ne veux pas qu'on m'appelle le philosophe du roi de Prusse. » Il souhaitait la liberté pour lui et la réclamait aussi pour les autres, ne croyant pas qu'on pût commander aux esprits, y introduire les idées par voie d'autorité ou les y étouffer sous la compression du silence.

Il continua son enseignement jusqu'à un âge fort avancé. Alors le roi lui-même, malgré le prix qu'il attachait à la propagation de sa doctrine parmi la jeunesse de l'université, le pria de garder sa belle position sans porter les charges trop fatigantes du professorat. Redevenu silencieux, mais resté méditatif,

Schelling achevait laborieusement son œuvre, dont il mettait d'accord les diverses parties, et qu'il considérait comme la première philosophie universelle, puisqu'elle embrassait dans ses explications Dieu et le monde, la nature et l'humanité, la science et l'histoire, les idées et les religions, l'existence actuelle et la vie future. Il préparait ces nombreux volumes que publie aujourd'hui la pieuse et savante sollicitude d'un fils non moins versé dans ses doctrines que dévoué à sa gloire.

Une modération réfléchie, une dignité sereine, l'ardeur avec la régularité, la tempérance dans la force, les belles satisfactions des sentiments de l'âme, les purs et grands exercices de l'intelligence, aidèrent M. de Schelling à atteindre de longs jours et à les remplir. Mais la mort attend les philosophes qui connaissent le plus la vie et qui en usent le mieux, tout comme elle frappe ceux qui la traversent avec inexpérience et qui l'épuisent sans discréption. M. de Schelling n'était pas loin de sa quatre-vingtième année. Les effets de l'âge ne se remarquaient point dans son esprit, dont s'était conservée la vigoureuse intégrité. Mais le corps s'affaissait depuis quelque temps, et, pour en remonter les ressorts, il allait d'ordinaire prendre les eaux de Carlsbad ou de Pyrmont. Dans l'été de 1854, se sentant de plus en plus affaibli, il se rendit aux eaux de Ragatz en

Suisse, afin d'y chercher, sinon un remède, du moins un soulagement au mal de la vieillesse qui ne se guérit pas. Il était accompagné de sa femme qui ne devait lui survivre que de quelques mois et d'un de ses fils, professeur de droit à Erlangen. Une brusque inflammation d'entailles l'enleva en quelques jours.

M. de Schelling mourut le 20 août 1854, loin des capitales qu'il avait remplies de sa parole et de sa renommée, et ses restes furent déposés dans l'humble cimetière d'un petit village des Alpes. Au moment où la dépouille mortelle de ce grand philosophe, qui avait voulu montrer Dieu dans le monde et trouver le christianisme par la raison, fut rendue à la terre, les dissidences des cultes cessèrent sur sa tombe et les ministres de deux Eglises en désaccord lui donnèrent les bénédictions de l'Église universelle. Un sage prêtre, le doyen de Ragatz, déclara qu'il n'hésitait point à accorder les prières catholiques à un pareil protestant, devant lequel devaient s'abaisser les barrières qui séparaient les confessions chrétiennes, et rappela, en la lui appliquant, la promesse évangélique : *Il n'y aura qu'un seul pasteur et qu'un seul troupeau.* Un docte et pieux ministre du Würtemberg, le fils même de Schelling, qui n'avait pu accourir assez vite pour lui fermer les yeux, l'accompagna jusqu'à sa dernière demeure, et, dans sa tristesse et sa soumission, il dit comme Job :

*Le Seigneur l'avait donné, le Seigneur l'a ôté, que la volonté du Seigneur soit faite!* Avec une admiration émue et une foi reconnaissante, il parla de ce que le suprême dispensateur des dons de l'esprit et des vertus de l'âme avait accordé à son glorieux père qui, après avoir été l'un des plus éclatants flambeaux allumés pour éclairer l'œuvre divine, était retourné là-haut pour s'éclairer complètement lui-même à la lumière éternelle. Singulier et bel exemple de conciliation religieuse bien digne d'être donné sur la tombe de ce grand conciliateur qui, durant près de soixante années, avait cherché à tout unir en expliquant tout!

Cette tombe creusée au pied des montagnes, dans une vallée retirée que baignent les premiers flots du Rhin et sur laquelle les cimes des Alpes, étincelantes aux rayons du soleil, projettent soir et matin leurs reflets d'or, semblait un lieu choisi tout exprès pour le repos de ce lumineux ami de la nature, de ce poétique interprète de l'univers. Une simple croix en marqua d'abord la place; mais bientôt, à côté de la croix du chrétien, le roi de Bavière Maximilien II, en prince des plus éclairés et en disciple reconnaissant, a fait ériger un monument au philosophe. Ce monument, que surmonte le buste de Schelling, représente en un bas-relief animé l'éloquent professeur qui du haut de sa chaire communique ses idées à des auditeurs atten-

tifs, parmi lesquels le roi lui-même écoute avec recueillement celui qu'il appelle son maître chéri. On y lit la glorieuse inscription : *Au premier penseur de l'Allemagne.*

M. Schelling est en effet un penseur aussi éclatant que profond. Il a saisi avec puissance et traité avec originalité les grands problèmes qui s'offrent à l'esprit avide de découvrir son origine, de connaître sa nature, de pénétrer sa destinée et qui le tourmentent d'âge en âge. On peut ne pas trouver ses explications concluantes, mais on ne saurait méconnaître ce qu'il y a de grand dans ses idées ; son génie qui s'élève vers les régions inaccessibles peut sembler téméraire, mais il surprend et il enlève par la force de ses élans, il frappe par l'étendue de ses pénétrantes suppositions, il éblouit par la beauté de ses constructions majestueuses. S'il ne parvient pas à convaincre, il émeut la pensée et l'entraîne à demi séduite dans les mystérieuses contemplations de l'univers et de Dieu. Schelling n'a vécu que pour le perfectionnement de la science dont il avait le culte et dont il était comme le prophète. Il a fait du monde une œuvre d'art, de la philosophie une religion. S'il n'est pas de ces génies mesurés et circonspects qui découvrent les vérités partielles par l'observation, il est de ces génies entreprenants et hasardeux qui s'élancent vers la vérité universelle par l'inspiration, con-

çoivent ce qui ne se démontre pas, entrevoient ce qui ne s'atteint pas, et parviennent à Dieu par la trace que Dieu a mise de ses desseins dans le monde et de son esprit dans l'homme. La diversité de ces génies aide également à la marche du genre humain : les uns, en l'éclairant d'une abondante et forte lumière sur quelques points de la route ; les autres en lui montrant les plus lointains horizons à travers de vacillantes mais magnifiques lueurs.

---

M. LE COMTE

# PORTALIS

NOTICE

LUE A LA SÉANCE PUBLIQUE ANNUELLE DU 26 MAI 1800

Messieurs,

« Il y a, dit Cicéron, une loi véritable, la droite raison, conforme à la nature, universelle, invariable, éternelle..., qui n'est pas autre dans Rome, autre dans Athènes, autre aujourd'hui, autre demain, qui s'impose à toutes les nations et à tous les temps, » la loi morale que M. Étienne Portalis, exprimant d'un mot heureux la belle pensée du grand orateur

romain, a appelée le *droit commun de l'univers*. Ce droit général, qui domine les législations particulières, doit être le guide des peuples, et à la longue devenir la règle du genre humain. Tiré du fond même de l'humanité, exposé comme doctrine par les philosophes, prescrit comme obligation par les législateurs, ce droit, vers le développement duquel s'avancent les générations à mesure qu'elles s'éclairent, que les sociétés observent de mieux en mieux en se polissant de plus en plus, est le type divin de l'équité humaine, dont les arrangements civils doivent se rapprocher toujours davantage en se perfectionnant.

La morale dans la loi n'étant pas autre chose que la justice dans la société, la Révolution française, dont il ne faut pas ici rappeler les violences, mais considérer les principes, a eu le dessein de recourir à l'une pour faire prévaloir l'autre. Ce beau dessein s'est en partie réalisé de nos jours et sous nos yeux. Deux hommes qui ont siégé dans cette enceinte, et qui se sont illustrés par leurs travaux comme par leurs talents, ont eu leur part dans cette œuvre, en contribuant à l'accomplir ou à l'étendre et à la conserver. Jurisconsultes philosophes et moralistes civils, les deux Portalis se ressemblent et se continuent. Le second a suivi, en les dépassant quelquefois, les

grandes traces du premier, dont il n'était pas seulement le fils, mais le disciple. Ils avaient tous deux un esprit éminent, le père plus facile, le fils plus profond. La mémoire de l'un était prodigieuse comme la science de l'autre, et rien n'égalait l'aisance élégante du premier, si ce n'est la forte réflexion du second. Savants et penseurs, cherchant la raison du droit dans la condition des choses, s'en inspirant, l'un pour faire, l'autre pour interpréter la loi, l'un pour donner la règle, l'autre pour rendre la justice, ils ont offert le rare spectacle de deux générations consacrées à la même œuvre et dirigées vers le même but, avec des diversités dans le rôle, mais sans infériorité dans l'esprit.

Joseph-Marie Portalis naquit à Aix le 19 février 1778. Par son père et par sa mère, il appartenait à deux familles importantes de la bourgeoisie de Provence. Les Siméon, l'un son aïeul et l'autre son oncle maternels, s'étaient héréditairement distingués comme habiles avocats au barreau d'Aix, et ils avaient conduit, comme administrateurs élus, les affaires d'une province qui, conservant encore la plupart de ses vieilles libertés, se gouvernait presque en république sous la monarchie. Ainsi qu'eux, son père Étienne Portalis

en avait dirigé avec éclat l'administration pendant deux années, en qualité de consul et d'assesseur du pays. Versé dans la science des lois, doué d'une forte raison qu'ornait une brillante parole, il était grand jurisconsulte et orateur séduisant. Son esprit, pénétrant et étendu, s'élevait haut sans cesser de voir de près. Rien de ce qui y entrait n'en sortait, et M. Portalis se souvenait toujours de ce qu'il avait appris une fois. Sa mémoire était comme un immense dépôt de faits et d'idées où il puisait sans embarras ce qu'il y avait déposé sans confusion. Beaucoup savoir l'aideait à bien conclure, et il pouvait écrire avec élégance en pensant avec promptitude.

Il avait été singulièrement précoce. N'ayant encore que dix-sept ans, il avait publié sur l'*Émile* de J. J. Rousseau et sur les *préjugés* deux écrits, dans lesquels il s'élevait avec bon sens contre un système d'éducation éloquemment chimérique et prouvait avec esprit qu'il ne suffisait pas toujours qu'une chose fût ancienne pour être mauvaise et transmise pour être fausse. S'il repoussait des innovations outrées, il se déclarait en faveur de réformes nécessaires. Il fit, à l'âge de vingt-quatre ans, sur les mariages des protestants, mis depuis plus de trois quarts de siècle hors de la société civile par l'intolérance religieuse, une consultation étendue, dans laquelle le droit était

rendu si certain avec une habileté si touchante, que le défenseur de Calas et de Sirven, le vieux Voltaire émerveillé écrivit en marge du manuscrit précieusement conservé dans les archives de la famille Portalis : — « Ce n'est pas une consultation; c'est un traité de philosophie, de législation et de morale. » — Imprimé partout en 1770 et partout applaudi, ce traité contribua à former l'opinion publique qui disposa la royauté à reconnaître, par l'édit de 1788, l'existence légale des protestants, dont M. Portalis eut la gloire de constituer, trente et un ans après, l'existence religieuse.

Premier avocat du barreau de Provence, qui comptait alors des membres si éminents et où il se montra l'adversaire spirituel du mordant Beaumarchais, et l'antagoniste heureux de l'éloquent Mirabeau, M. Portalis fut lui-même l'instituteur de son fils. Il développa de bonne heure son intelligence et l'instruisit surtout en le faisant réfléchir. Il l'éleva au milieu des affaires et, pour ainsi dire, dans le culte du droit. Montesquieu était l'objet de son admiration, il le lui donna pour guide. A l'âge de dix ans, le jeune Portalis analysait *l'Esprit des Lois*. Ce grand livre fut comme la Bible de la famille juridique des Portalis; il était le texte des leçons que le père donnait au fils. Celui-ci en saisissait avec justesse les pensées, lors même

qu'il ne les rendait pas dans toute leur grandeur. Ainsi qu'il le dit ingénieusement, ses extraits reproduisaient *l'Esprit des Lois*, comme une lunette d'approche, dont on se servirait à l'envers, reproduit un paysage. Sous une aussi forte discipline son esprit mûrit de bonne heure : il n'eut presque pas d'enfance, et ne devait jamais sentir le déclin.

Il entrait dans sa douzième année, lorsque survint la Révolution de 1789 qui bouleversa bientôt toute l'existence de son père. Obligé de quitter la ville d'Aix, parce qu'il n'y était plus en sûreté, Étienne Portalis se retira avec sa famille, en 1790, dans sa terre héréditaire des Pradeaux, au village du Beausset, non loin de Toulon. Menacé de mort dans cette retraite, où il continuait l'éducation de son fils et où il écrivait un ouvrage sur les sociétés politiques, il chercha, en 1792, un asile à Lyon. Après le siège de cette ville infortunée, prise par l'armée de la Convention et livrée aux exécutions les plus sanglantes, M. Portalis, ne voulant pas émigrer comme il l'aurait pu, eut, au plus fort de la Terreur, l'étrange hardiesse de se réfugier à Paris. Il y avait été précédé par une dénonciation de la nouvelle commune de Lyon, qui invitait toutes les autorités de la République à se saisir de Jean-Étienne Portalis, *homme de loi et contre-révolutionnaire échappé à la vengeance des lois*. Il ne

pouvait manquer d'être découvert ; découvert, d'être emprisonné, et la prison était à cette époque l'avenue de l'échafaud. Il fut assez heureux pour trouver un protecteur dans celui-là même qui devait l'arrêter. Ce protecteur inattendu était un ancien clerc de procureur qu'il avait traité avec bienveillance à Aix, et qui le lui rendit à Paris avec une gratitude courageuse. Il s'appelait Desvieux : au pouvoir que lui donnaient la présidence d'un des tribunaux de Paris et la qualité de membre de sa redoutable commune, se joignait la faveur du tout-puissant Robespierre. Montrant à M. Portalis l'accusation dont il était l'objet, il lui offrit, pour s'y soustraire, ou un passe-port qui l'aiderait à sortir de France, ou une maison de détention qui, assurait-il, lui permettrait d'y rester en sécurité. Avec une témérité singulière, M. Portalis préféra l'emprisonnement à l'émigration.

Prisonnier par choix, il fut enfermé dans une maison privilégiée et célèbre de la rue de Charonne. Le jeune Portalis l'y visitait chaque jour. Il partageait ses soins et ses heures entre sa mère, plongée dans la plus douloureuse auxiété, et son père, que la reprise de l'accusation pouvait, de moment en moment, conduire devant le tribunal révolutionnaire. Ce péril se présenta bientôt. L'agent national de la commune de Paris, Payan, qui avait connu M. Portalis dans le Midi,

d'où il était lui-même, l'avait dénoncé à Robespierre, et Robespierre l'avait porté sur la liste meurtrière qu'il adressait chaque jour à l'accusateur public, Fouquier-Tinville. Ne pouvant plus empêcher la poursuite, le zélé Desvieux voulut faire différer le jugement. Il courut, avec le jeune Portalis consterné, chez Fouquier-Tinville, qui, se refusant d'abord à ses instances, lui répondit qu'il ne se souciait pas, pour préserver la tête d'autrui, d'exposer la sienne, et finit par lui dire, en lui montrant un amas de dossiers : — « Tu vois ces dossiers, tous les accusés qu'ils concernent me sont désignés par Robespierre : arrange-toi pour que le dossier de celui auquel tu t'intéresses arrive des derniers. » Desvieux plaça le dossier de M. Portalis au-dessous de tous les autres, ne négligea aucune des précautions propres à faire gagner du temps, et dit au jeune Portalis, pour le rassurer : — « Ne craignez rien ; avant peu Robespierre prendra toute l'autorité ; il deviendra le modérateur de la Révolution et le dictateur de la République. Je le seconderai dans son entreprise. Lorsqu'il aura réussi, pour prix des services que je lui aurai rendus, je lui demanderai, et il ne pourra pas me refuser, la vie de votre père. »

Il l'engagea à suivre assidûment les séances de la Convention, où il verrait bientôt s'accomplir le des-

sein dont il lui faisait confidence, et dont il ne mettait pas en doute la réussite. M. Portalis n'en manqua aucune. Il était dans les tribunes de la Convention, lorsque Robespierre, avec un visage hautain, par un discours étudié prononcé d'une voix impérieuse, commença, le 8 thermidor, la formidable lutte qu'il reprit le 9, et dans laquelle, rencontrant d'abord, chez cette assemblée jusque-là soumise, les hésitations de la défiance, excitant ensuite la révolte de la peur, il fut décrété d'accusation, et succomba au lieu de triompher. Le fils de M. Portalis n'assista pas sans émotion à ce combat de l'issue duquel paraissait dépendre la vie d'un père, que la défaite du sanguinaire prétendant à la dictature assura bien mieux que ne l'aurait fait sa victoire. La chute de Robespierre marqua la fin de la Terreur, et M. Portalis ne fut pas sauvé seul, il le fut avec tout le monde.

Mais la Révolution réservait aux Portalis d'autres épreuves et de nouveaux périls. Trois ans après, le père et le fils erraient, déguisés, sur une route d'Allemagne, cherchant un asile vers le fond du Nord. Comment M. Portalis fuyait-il, sous le Directoire, son pays qu'il n'avait pas voulu quitter pendant les jours les plus sinistres de la Convention? Élu membre des conseils législatifs qu'avait créés la Constitution de l'an III, il avait pris une grande place à celui des

Anciens, où l'avait fait entrer son âge. Il y avait exercé toute l'influence que donne dans une assemblée la raison quand elle sait être éloquente. S'élevant avec succès contre des lois iniques et des mesures inhumaines, il fit rejeter la spoliation des descendants des émigrés, qui était un attentat aux droits sacrés de la nature; il combattit l'immorale facilité des divorces, qui dissolvait les familles, élément fondamental de l'État; il s'opposa au dangereux rétablissement des sociétés populaires, capables de perdre les républiques aussi bien que de renverser les monarchies; il repoussa le bannissement cruel des prêtres non assermentés, auxquels l'intolérance refusait l'exercice de leur culte et la proscription enlevait leur patrie; il sauva de la mort ces naufragés de Calais, tristes épaves de l'émigration, que la violence de la tempête avait jetés sur les côtes de la France, et que la barbarie de la loi envoyait à l'échafaud. Réputé contre-révolutionnaire, parce qu'il n'avait pas été inhumain, traité en conspirateur royaliste, parce qu'il s'était montré législateur libéral, il fut compris dans le coup d'État du 18 fructidor. Il n'échappa que par la fuite à la déportation.

Retiré d'abord à Zurich, puis dans un obscur village du Brisgau, il se trouvait trop près de la main menaçante du Directoire, qui s'emparait alors de la

Suisse. Il se disposait à descendre avec son fils en Italie, lorsqu'un autre proscrit de fructidor, le général Mathieu Dumas, réfugié dans le Holstein, l'invita, au nom du comte Frédéric de Reventlau, à se rendre au château d'Emckendorff, où des bannis comme lui recevaient la plus sûre et la plus gracieuse hospitalité. Ce château, situé au milieu d'un pays agréable, à côté d'un beau lac, non loin d'une vaste forêt, offrit au père une douce retraite et au fils une résidence charmante aussi bien qu'instructive. Il devint pendant leur séjour une sorte d'académie européenne. Le comte de Reventlau, ancien ministre de Danemark dans plusieurs des grands États de l'Europe, avait l'esprit très-cultivé, et sa femme, la comtesse Julie, unissait à l'âme la plus noble l'imagination la plus délicate. Épris du talent, charmés par le savoir, empressés pour l'infortune, ils avaient attiré auprès d'eux plusieurs des hommes célèbres de l'Allemagne et quelques-uns des proscrits distingués de France.

Leurs illustres et poétiques parents, les comtes Christian et Léopold de Stolberg, y venaient de leur terre de Tremsbüttel; leur ami, l'éloquent philosophe Jacobi, y faisait de longs séjours; avec le fameux voyageur Niebuhr, dont le fils devait accroître la renommée par l'originalité de ses travaux historiques, ils y recevaient les savants professeurs de l'université voi-

sine de Kiel et surtout le fécond historien Hegewisch ; Klopstock, alors plein d'ans et de gloire, s'y rendait souvent de Hambourg, et le plus pénétrant comme le mieux instruit des historiens du dernier siècle sur les peuples et les États du Nord, Auguste-Louis Schlösser y arrivait quelquefois de Göttingue. Au nombre des Français qu'ils y accueillirent ou, pour mieux dire, qu'ils y appelèrent, se trouvaient le général Mathieu Dumas, dont l'esprit était aussi ferme que l'âme, et qui, après avoir été l'invariable défenseur des principes de la Révolution, l'adversaire résolu de ses excès, devait être le narrateur tempéré de ses grandes guerres ; Quatremère de Quincy, l'un des persécutés du Directoire et le futur auteur du *Jupiter Olympien*.

C'est dans cette charmante demeure, au milieu d'une société si éclairée, que vécutrent les deux Portalis pendant la durée de l'exil que la proscription avait imposé à l'un et l'amour filial commandé à l'autre. C'est là que le père, déjà presque aveugle, dicta au fils son remarquable ouvrage sur *l'Usage et l'abus de l'esprit philosophique au dix-huitième siècle*. C'est là que le fils traita lui-même avec succès un sujet de haute littérature historique. L'Académie royale des inscriptions et belles-lettres de Stockholm avait proposé la question suivante : « Du devoir qu'a l'historien de bien considérer le génie de chaque siècle, en

jugeant les grands hommes qui y ont vécu; » à vingt ans il eut l'ambition de la résoudre.

Dans son ouvrage, qui fut couronné par l'Académie de Stockholm, on reconnaît le disciple assidu de Montesquieu. Il y montre un savoir aussi solide que varié, et l'on n'y trouve pas sans surprise les vues élevées ou ingénieuses d'un esprit qu'a mûri la réflexion, et qui par la sagacité supplée à l'expérience. Ce juge précoce des grands hommes ne laisse voir sa jeunesse qu'à son enthousiasme. Il célèbre avec éclat les beaux actes accomplis, les utiles découvertes opérées en l'honneur ou au profit du genre humain par ceux qui ont eu la glorieuse mission de le conduire et de l'éclairer. Ses aperçus dénotent un penseur et son style annonce un écrivain. Quelquefois seulement, trop de subtilité lui donne un air de recherche, et il se livre à des mouvements d'éloquence qui ne sont pas assez éloignés de la déclamation. Ses jugements, tout en étant très-philosophiques, sont trop oratoires : heureux défaut d'une noble intelligence ouverte aux belles choses, excusable intempérance de la louange envers le génie qui sert l'humanité. M. Portalis, en se passionnant pour la grandeur, ne la sépare pas de la justice, et il ne ressent que des admirations honnêtes.

Il n'obtint pas seulement à Emckendorff son pre-

mier succès littéraire, il y trouva la plus grande félicité de sa vie. Le comte et la comtesse de Reventlau avaient auprès d'eux une nièce qu'ils avaient adoptée comme leur fille. La jeune comtesse Ina de Holk, descendant d'une illustre famille dont a parlé Schiller dans son *Histoire de la guerre de Trente ans* et dans sa tragédie de *Wallenstein*, avait une beauté noble, un esprit élevé, une douceur charmante, les agréments qui attirent et les mérites qui attachent. M. Portalis sut lui inspirer les tendres sentiments qu'il ressentit pour elle, et il épousa bientôt cette femme rare, qui lui donna près d'un demi-siècle de bonheur.

La chute de Robespierre avait rendu Étienne Portalis à la liberté, le renversement du Directoire le rendit à sa patrie. Après le 18 brumaire, il fut rappelé en France, au moment où devait enfin s'y accomplir, dans l'ordre civil, la réforme la plus étendue et la plus heureuse qui se soit encore opérée en aucun temps et en aucun pays. Besoin irrésistible d'un grand peuple, cette réforme fut l'œuvre durable d'un grand homme. Le général Bonaparte se fit en cela l'exécuteur civil de la Révolution de 1789, dont il méconnut les principes politiques, qui devaient reparaitre après lui et survivre à sa puissance, condamnée à se perdre faute d'être contredite et contenue.

M. Portalis fut, en ce beau travail de la reconstruc-

tion sociale, l'un de ses plus habiles coopérateurs. En quatre mois, il acheva tout un Code civil, de concert avec le profond Tronchet et le judicieux Bigot de Préameneu. Fidèle représentant de cette loi romaine qui avait constamment régi le pays de sa naissance, à laquelle avait été donné le nom mérité de *raison écrite*, il en accorda la vieille sagesse avec l'esprit généreux de la Révolution française, qui, ayant pour principe l'égalité humaine, devait avoir pour conséquence l'équité civile, et, visant au triomphe du droit, devait aboutir à l'établissement de la règle la plus juste comme la plus utile. Aussi dans le grand édifice légal auquel il mit si fortement la main, il fit entrer les matériaux les meilleurs venus des temps anciens ou trouvés dans les temps modernes, et il unit la législation avec la morale, qui n'est au fond que la perfection de la justice. En effet, la justice la plus pure et la plus haute présida aux dispositions du Code qui fondait l'état et les droits des personnes, déterminait la nature, l'acquisition, la jouissance, la transmission, le partage des biens, fixait les formes et les conditions des contrats, d'après une équité souveraine, tirait les rapports des hommes de la loi même des choses, et donnait le droit le plus beau à la société la plus perfectionnée. Principal rédacteur de ce vaste Code, M. Portalis en présenta, avec une sorte de grandeur

et une simplicité élégante, le magnifique ensemble dans le discours préliminaire qui en est la théorie éloquente, discours qui obtint l'admiration et qui la conserve.

Après avoir été l'interprète de l'équité naturelle et de la raison civile, il concourut à la pacification des croyances. Pieux et politique, en même temps qu'il gardait à la religion chrétienne la plus entière fidélité, M. Portalis avait le plus ferme attachement à l'État, et il savait avec précision ce que réclamait la liberté de l'une et ce qu'exigeait la souveraineté de l'autre. Il éclaira les grands instincts du premier consul des sûres lumières de sa science dans cette négociation du concordat de 1801, qui fut le traité du gouvernement français avec le gouvernement pontifical pour la restauration de l'Église catholique. La conclusion de ce mémorable accord fut suivie d'une loi qui constituait l'existence publique des cultes chrétiens. Œuvre de M. Portalis, cette loi, connue sous le nom d'*Articles organiques*, réglait les conditions de leur exercice placé sous l'autorité de l'État, qui nommait ou confirmait leurs ministres, pourvoyait à leur subsistance, respectait en eux les droits religieux sans souffrir de leur part des usurpations politiques.

Outre les œuvres importantes auxquelles M. Portalis eut la gloire d'attacher son nom, il eut le mérite

moins connu d'inspirer une grande création. Le temps avait sécularisé l'intelligence, la Révolution devait séculariser l'enseignement. Faire donner par l'État, et à tous les degrés, l'instruction dans tout le pays, fut le problème difficile que tentèrent tour à tour de résoudre les assemblées et les gouvernements de la France depuis 1789. Les essais avaient été multipliés. Après le vaste et ingénieux système, exposé par M. de Talleyrand, sous l'Assemblée constituante, qui le décréta sans le réaliser, s'étaient succédé sous la Convention, le Directoire et le Consulat, des conceptions chimériques ou des établissements imparsfaits. Un jour, à Saint-Cloud, le grand réorganisateur qui avait refait l'administration de l'État, qui avait réglé la société civile, qui avait opéré la pacification religieuse, voulait pourvoir aux besoins de l'intelligence en fondant l'instruction publique. Il s'en entretenait avec Fourcroy, qui en avait alors la direction. M. Portalis assistait à cette conférence et y développa le plan d'après lequel l'enseignement serait confié à un grand corps qui l'animerait de son esprit et le donnerait avec efficacité. Il proposa de rendre ce corps universel, comme le demandait un pays devenu homogène; d'accorder à ses membres, sortis d'un séminaire laïque et formant une sorte de clergé intellectuel, des priviléges qui n'altéreraient pas le droit commun et

d'exiger d'eux des engagements qui n'aliéneraient pas leur liberté, de les distribuer en une hiérarchie régulière ayant à sa tête un chef, conduite par un conseil suprême, soumise à une juridiction spéciale, possédant une dotation particulière, vivant sous une loi respectée et capable par là de remplir avec sécurité et avec habileté l'important service moral de l'éducation publique. Ce projet, qui empruntait quelques formes au passé, en les associant à quelques vues du présent, était la centralisation séculière de l'intelligence et de l'enseignement dans une corporation tout à la fois éclairée et libre, constituée bientôt en Université de France. Dans cet entretien, M. Portalis avait soutenu la prééminence des lettres qui donnent l'instruction fondamentale et forment l'esprit général, sur les sciences qui ont des objets spéciaux et ne pourvoient qu'à une instruction particulière. Aussi Napoléon ne fit pas d'un savant célèbre, mais d'un lettré éminent le grand maître de l'Université, et il remplaça M. Fourcroy par M. de Fontanes.

Pendant que M. Portalis servait ainsi son pays au dedans, son fils apprenait à le servir au dehors. Dès l'année même de leur retour en France, il était entré dans la carrière diplomatique. Il y assista, pour ses débuts, à ces premières transactions du siècle, qui

eurent tant d'éclat et qui devaient avoir si peu de durée ! Il suivit aux congrès de Lunéville et d'Amiens le plénipotentiaire Joseph Bonaparte, et il vit conclure les négociations glorieuses qui consacèrent la grandeur déjà acquise de la France, que ses victoires avaient étendue jusqu'au Rhin et jusqu'aux Alpes, et qui redonnèrent pour un moment la paix générale au monde. Chargé de porter à Paris le traité d'Amiens, il fut le messager heureux de la réconciliation trop passagèrement rétablie entre les deux puissants pays restés les derniers sous les armes. Tour à tour premier secrétaire d'ambassade à Londres, de légation à Berlin, et accrédité comme ministre plénipotentiaire auprès de l'électeur archichancelier de l'Empire à Ratisbonne et de la diète germanique, il resta cinq ans dans cette carrière où il s'était avancé avec rapidité et qu'il aurait parcourue avec distinction.

Mais il en sortit le 2 juin 1805, rappelé auprès de son père, tout à fait privé de la vue, pour être son auxiliaire dans l'administration des cultes. Nommé secrétaire général de ce ministère nouveau, il entra, peu de temps après, au conseil d'État comme maître des requêtes en service ordinaire. Il prit part alors à un acte considérable qui compléta l'organisation des cultes. Cet acte fut une sorte de concordat avec la race israélite. La Révolution française de 1789 avait relevé

et affranchi les restes de cette nation, si petite par l'espace qu'elle a occupé sur la terre, si grande par le rôle qu'elle a joué dans l'histoire, qui, dispersée pendant tant de siècles au milieu des autres peuples, y a vécu, abaissée sous leur mépris, sans rien perdre de ses vieux sentiments, opposant la grandeur de ses immortels souvenirs à l'opprobre de ses relations présentes, et résistant à la ruine comme à l'oppression par ses invincibles espérances. Tirés de cet état d'abaissement et devenus citoyens d'un pays dont il ne leur avait pas été toujours permis d'être les habitants, les israélites, pour lesquels la Bible et le Talmud formaient le droit en même temps que le culte, devaient renoncer à certaines dispositions de leur ancienne loi et adopter la morale civile de leur nouvelle patrie. C'est afin de mettre en harmonie les usages juifs et les lois françaises que se réunirent à Paris, en 1806, deux assemblées solennelles de notables et de docteurs en Israël, auprès desquelles M. Portalis fut nommé commissaire, avec M. Pasquier et M. Molé, pour opérer cette importante transformation.

Dans l'assemblée politique et dans le grand Sanhédrin religieux, les députés et les rabbins israélites décidèrent, sous la direction des commissaires impériaux, conformément aux articles qui leur furent présentés par eux, que la famille juive aurait les mêmes

fondements et serait soumise aux mêmes conditions que la famille chrétienne; que le juif, malgré l'autorisation contraire de la Bible, ne prendrait jamais qu'une seule femme par une union contractée devant le magistrat avant d'être bénite dans la synagogue; qu'il ne lui serait permis de la répudier, selon le rit mosaïque, qu'après avoir fait prononcer le divorce en justice; qu'il reconnaissait avec bonheur la France pour sa patrie, était obligé de la défendre, serait glorieux de la servir; que le Français n'était pas pour lui le *nochri* ou l'étranger du Deutéronome, mais son propre frère; qu'il était tenu de remplir envers lui tous les devoirs de la charité civile, et ne pouvait pas plus faire usage du *neschek*, ou du prêt à intérêt, envers ce compatriote par la loi, qu'il ne le faisait envers son ancien compatriote par le sang.

Après les belles et touchantes délibérations de ces assemblées, le culte israélite eut non plus un exercice toléré, mais une constitution régulière dans l'État; l'assimilation des races fut complétée sur le sol de la France, la communauté de la règle morale et l'unité de la législation civile y prévalurent sans obstacle et sans exception. Jamais rien de semblable n'avait été accompli parmi les hommes. Diverses religions, toutes protégées par l'État et maintenues, sous sa souveraineté, dans le plein exercice de leurs droits

spirituels en même temps que contenues dans les bornes sociales d'un respect mutuel, satisfaites sans pouvoir être dominatrices, protégées sans pouvoir devenir intolérantes ; tout ce qui naissait et vivait en France, formant le même peuple, possédant les mêmes droits, astreint aux mêmes obligations, soumis à la même justice : ce fut la plus entière homogénéité civile sous la plus parfaite uniformité légale.

M. Portalis eut peu de temps après la douleur de perdre son père, enlevé en 1807 à son respect et à sa tendresse. Son deuil fut un deuil public. Les restes de ce grand serviteur de la France furent portés au Panthéon avec une pompe nationale. L'administration des cultes fut laissée quelque temps à son fils comme un héritage paternel. Objet d'une faveur persevérande, M. Portalis fut bientôt nommé conseiller d'État, créé comte de l'Empire, chargé de la direction importante de l'imprimerie et de la librairie. Il servait plus qu'avec zèle, il servait avec admiration. L'autorité à laquelle, toute sa vie, il a porté un respect si continu ne pouvait pas l'avoir alors pour contradicteur, encore moins pour adversaire. Comment encourut-il l'animadversion de celui dont il n'apercevait pas les fautes, néanmoins bien visibles, et qui l'accusa de le trahir, lorsqu'il n'était pas même capable de le désapprouver ?

L'empereur Napoléon s'était emparé, en 1809, des États pontificaux, et il avait fait saisir dans le Vatican le pape Pie VII, qui de Rome, où il régnait, avait été conduit prisonnier à Savone. Dans la lutte bien inégale qui s'était établie entre le vénérable captif et le maître du monde, Pie VII s'était servi de l'arme plus qu'affaiblie de l'excommunication, dont il avait lancé dans l'ombre, contre Napoléon, des coups qui n'avaient pu l'atteindre. Il l'avait inquiété davantage en usant des pouvoirs que lui reconnaissait le Concordat de 1801, et il avait refusé l'institution canonique à tous les évêques désignés pour remplir les sièges vacants. Il paralysait ainsi dans l'empire la haute administration religieuse. Napoléon, éludant alors les refus du souverain pontife, fit accorder par les chapitres diocésains la suprême juridiction aux prélats qu'il nommait et qui n'administraient plus en qualité d'évêques, mais de vicaires capitulaires. Le pape, à son tour, ne souffrit point cette annulation indirecte de ses pouvoirs. Il adressa de sa prison, soit aux chapitres qui déléguait cette juridiction diocésaine, soit aux évêques qui l'acceptaient, des brefs interdisant aux uns, sous peine d'infidélité religieuse, de la conférer ; aux autres, sous peine de désobéissance filiale, de l'exercer.

C'est l'un de ces brefs qui attira sur la tête fort

innocente de M. Portalis l'explosion de la colère impériale. A la mort du cardinal de Belloy, le cardinal Maury avait été nommé archevêque de Paris. Ce prélat spirituel et ambitieux, que le saint-siège avait recueilli dans sa défaite durant la Révolution, et qu'il avait récompensé de la mitre épiscopale et de la pourpre romaine comme un éloquent défenseur de l'Église à l'Assemblée constituante de France, lassé sans doute d'être toujours avec les vaincus, avait délaissé la cause du pape captif pour suivre la fortune du dominateur heureux à qui tout avait réussi jusque-là. Il avait porté dans la défection la même hardiesse qu'autrefois dans la fidélité. Il avait accepté, que dis-je? recherché le grand archevêché qu'avait refusé l'oncle même de l'Empereur, le cardinal Fesch, et, à défaut de l'institution canonique, il avait reçu du chapitre métropolitain les pouvoirs de vicaire capitulaire. Le pape interdit aussitôt, par un bref apostolique, au cardinal Maury l'administration du diocèse de Paris, et le rappela à l'administration du diocèse de Montefiascone. Une copie de ce bref fut envoyée de Savone à l'abbé d'Astros, chanoine de Notre-Dame et vicaire général, qui s'était fortement opposé dans le chapitre à l'investiture détournée que n'avait pas reçue sans peine le cardinal Maury. Cousin germain de M. Portalis, dont le père l'avait utilement employé,

lors du Concordat, dans les négociations les plus délicates avec les évêques, M. d'Astros était un prêtre ardent et un serviteur résolu du saint-siège.

Le 24 décembre 1810, la veille de Noël, après avoir assisté, chez M. Portalis, au repas de famille, M. d'Astros prit à part son cousin, et le correspondant du pape montra au conseiller d'État de l'Empereur le bref qui lui avait été transmis de Savone, et le questionna assez indiscrettement sur ce qu'il avait à en faire. Le très-prudent M. Portalis lui recommanda de le tenir secret, dans l'intérêt de l'Église et dans celui de la religion. Un proche parent de M. Portalis, l'abbé Guairard, qui participait à cette confidence, pressant encore plus M. Portalis, l'interpella en ces termes : — « Que dirait le directeur général de l'imprimerie, si ce bref venait à être clandestinement imprimé ? — Le directeur général de l'imprimerie, répondit M. Portalis, en empêcherait la distribution et la circulation comme d'une pièce sans authenticité, supposée et dangereuse. » — M. Portalis ne se borna point à détourner son cousin d'en faire usage, il avertit officieusement son ami M. Pasquier, alors conseiller d'État et préfet de police, de l'existence de ce bref sans lui en désigner le dépositaire, ce qui n'eût pas été une précaution de sa prudence, mais une délation contraire à son honneur. Il ajouta que l'on

en préviendrait la publicité en déclarant aux membres les plus considérables du chapitre qu'ils en seraient rendus responsables. Le bref ne fut ni publié ni répandu; mais le gouvernement, qui en eut connaissance, intercepta d'autres brefs dont les dispositions plus impérieuses étaient conçues en des termes plus alarmants. L'un d'eux, daté du 18 décembre, était adressé directement par Pie VII à l'abbé d'Astros pour être communiqué au chapitre métropolitain de Paris, et interdisait toute immixtion dans ce diocèse au cardinal Maury, que le pape traitait en transfuge et en usurpateur. Napoléon, irrité au dernier point de l'opposition religieuse qu'il avait suscitée, voulut en arrêter le cours et maintenir l'Église dans la soumission par l'épouvrante.

Le 1<sup>er</sup> janvier 1841, en recevant dans le palais des Tuilleries le clergé métropolitain, il s'arrêta devant l'abbé d'Astros, qu'il accusa avec emportement de semer le trouble dans les consciences et de s'élever en factieux contre son autorité. Après cette violente apostrophe, le vicaire général, conduit au ministère de la police, fut insidieusement interrogé, puis arbitrairement enfermé au donjon de Vincennes. Se laissant surprendre à un piège qui lui fut tendu, non-seulement il avoua l'existence du bref pontifical dont il avait reçu la copie, mais il convint de l'avoir commu-

niqué à M. Portalis et à l'abbé Guairard. La scène du palais impérial fut suivie, quatre jours après, d'une scène plus vénémente encore au conseil d'État, que vint présider Napoléon.

A peine assis, l'Empereur, dont la colère était en partie calculée et qui voulait intimider la désobéissance religieuse en frappant un conseiller d'État après avoir fait emprisonner un prêtre, demanda si M. Portalis était présent. M. Portalis ayant répondu et s'étant levé : « Comment, lui dit l'Empereur, avez-vous osé paraître dans cette enceinte, après la trahison dont vous vous êtes rendu coupable ? » Il reprocha alors à M. Portalis d'avoir été comblé de ses faveurs, investi de sa confiance, et d'avoir méconnu ses obligations en recevant communication d'une bulle lancée contre lui. « C'est une ingratitudo et une perfidie, ajouta-t-il. Pourquoi n'êtes-vous pas venu me découvrir le coupable et ses machinations ? » M. Portalis, troublé d'une pareille accusation, ayant répondu que M. d'Astros était son cousin : « Votre faute n'en est que plus grande, reprit avec courroux l'Empereur. Lorsque quelqu'un est tout à fait à moi, comme vous l'êtes, il répond de ceux qui lui appartiennent. Ses proches sont affranchis de toute police et ne relèvent que de lui. Voilà quelles sont mes maximes ; il faut être tout à moi et tout faire pour moi. En ne m'aver-

tissant pas, vous m'avez trahi. Vous avez manqué à la reconnaissance et à votre devoir : Sortez ! »

Il n'était pas aisé de répondre à un aussi foudroyant quoique si injuste accusateur, qui érigéait les besoins de son autorité en règles de droit et qui exigeait qu'on fût délateur pour être tout à fait fidèle. Éperdu d'une attaque à ce point violente et imméritée, M. Portalis sortit, en disant d'une manière trop timide qu'il avait la conviction de n'avoir manqué à aucun de ses devoirs. Il avait recommandé de tenir le bref secret, servant ainsi l'Empereur par les conseils de sa prudence beaucoup mieux que l'Empereur ne se servait lui-même par les éclats de sa passion. Il était entré vis-à-vis du préfet de police dans une confidence plus que suffisante : il avait averti sans dénoncer. C'est ce qu'il aurait dû dire avec fermeté et ce que M. Pasquier dit avec courage, au milieu du conseil d'État consterné, à l'Empereur qui ne voulut voir qu'un ami dans le défenseur de M. Portalis, et qui n'écouta pas avec plus de patience les paroles généreuses que M. Regnaud de Saint-Jean d'Angély hasarda en sa faveur. Le soir même, il destitua de tous ses emplois M. Portalis, qui s'attendait à être conduit avant le jour dans une prison d'État et qui en fut quitte pour l'exil.

Cet exil, qui dura près de trois années, il put le passer en Provence, où il trouva de chers souvenirs,

de fidèles amitiés, que ne lui fit pas perdre sa disgrâce, et les doux travaux des lettres, qui ne pouvaient pas lui être enlevés avec ses fonctions. Les Mémoires de la docte Académie d'Aix, dont il était membre et dont en 1813 il devint président, contiennent de lui un fort beau discours et des communications variées. M. Portalis, qui faisait très-agréablement les vers, y lut même des fragments d'un poëme de chevalerie qu'il avait composé au château d'Emcken-dorff.

C'est aux Pradeaux, dans les loisirs de sa féconde retraite, que M. Portalis prépara la grande introduction au livre sur *l'Usage et l'abus de l'esprit philosophique au dix-huitième siècle*. Il la publia plus tard, en tête des deux volumes de son père. Son *Essai*, comme il l'appelle, sur *l'origine, l'histoire et les progrès de la littérature française et de la philosophie*, est un tableau abrégé de l'esprit humain dans sa marche et de l'esprit français dans ses œuvres. Dans cette composition, courte mais substantielle, ingénieuse et savante, se remarquent des connaissances sûres et des appréciations fermes, de fortes maximes et des aperçus très-fins. Les développements y manquent, mais les effets y abondent, et, tout en courant sur le sommet des choses, M. Portalis pénètre aussi quelquefois dans leurs profondeurs. Nulle part il n'a donné à

sa pensée des allures plus vives sous une forme plus brillante.

Depuis longtemps M. Portalis n'était plus en exil. Napoléon l'en avait tiré quelques mois avant de tomber du trône. Le 14 décembre 1815, réparant l'injustice du 5 janvier 1811, il lui avait conféré la première présidence de la cour d'Angers. Du siège de cette magistrature, M. Portalis vit tomber deux fois l'Empire et deux fois restaurer la monarchie des Bourbons, sans applaudir à aucune chute, mais non sans adhérer à toutes les élévations. Son caractère l'éloignait de l'infidélité autant que de la désobéissance, et son esprit lui fit adopter dès ce moment pour système ce que tant d'autres ont pratiqué alors et depuis par intérêt, le service invariable du pays dans la mobile succession de ses gouvernements. Même en certains cas, on peut dire qu'il poussa bien loin son système. Selon lui, exercer des fonctions sous tous les pouvoirs, c'était consentir à être utile dans tous les temps. Aider au salutaire maintien de l'ordre social, concourir à la sage distribution de la justice, seconder la marche habile de l'administration, quelle que fût la forme politique de l'État, n'était pas seulement, d'après sa théorie, le droit mais le devoir d'un bon citoyen. M. Portalis en faisait une obligation fort commode à suivre et à laquelle il ne manqua jamais.

Il resta toujours fidèlement à son poste, et même il se laissa placer dans des postes meilleurs où ses talents rares lui permettaient de rendre des services plus grands.

Sous la seconde Restauration, il devint conseiller à la Cour de cassation et redevint conseiller d'État. Il put être, au sein de ces deux corps, un profond interprète de la loi en vue de la justice, et un savant régulateur de l'administration dans l'intérêt de l'État. Il y porta son grand esprit, qui pénétrait tout avec aisance et s'appliquait à tout avec sûreté; son sens parfait, qu'accompagnait toujours la justesse dans l'élévation, et son habileté expérimentée, qui ne séparait point la convenance du droit. Après y avoir été fort utile assez obscurément, il fut appelé à remplir une mission qui eut beaucoup d'éclat.

La paix, violemment rompue avec le pape sous l'Empire, avait été naturellement rétablie sous la Restauration. Ce gouvernement voulut avoir son Concordat, et il le conclut en 1817, à la suite de longues négociations. Aussitôt que M. de Blacas, ambassadeur de Louis XVIII, l'eut signé au nom du roi son maître, la cour de Rome voulut le rendre irrévocable, en le rendant public. Mais, pour atteindre trop vite le but, elle le manqua. Le Concordat de 1817 abolissait le Concordat ainsi que les articles organiques de 1801. Il

rétablissait ouvertement l'ancien régime de l'Église, et faisait craindre qu'on ne revînt, quand on le pourrait, à l'ancien régime de l'État. Dans la France, réduite aux frontières de 1790, trente-deux sièges épiscopaux étaient ajoutés aux soixante sièges qui avaient suffi à la France portée jusqu'au Rhin et jusqu'aux Alpes. Dans cette transaction, le pape, en traitant avec le Roi Très-Chrétien, ne connaissait pas le roi constitutionnel, et le roi, en concluant une convention avec le pape, lui sacrifiait une loi. Ces créations mal conçues de diocèses mal distribués, ces infractions ouvertes à notre droit fondamental, ces suppressions par des traités particuliers de règles consacrées par la volonté publique, rencontrèrent l'opposition la plus vive et la plus générale. Il y avait alors des Chambres dans lesquelles les sentiments du pays se faisaient entendre et ses intérêts se faisaient respecter. Elles accueillirent si mal le projet de loi sur la dotation financière des sièges nouveaux et les dispositions vagues destinées à remplacer les garanties précises des articles organiques détruits, que le gouvernement le retira, de peur qu'il ne fût rejeté.

Mais on ne pouvait pas rester sans relation avec la cour pontificale, le Concordat de 1801 étant supprimé à Rome, et le Concordat de 1817 n'étant pas admis à Paris. Il fallait engager une nouvelle négociation

et par un nouveau négociateur. M. Portalis, envoyé à Rome, où ne cessa point de résider M. de Blacas, fut adjoint à l'ambassadeur qui avait fait le concordat pour l'aider à le défaire. Mais comment ramener en arrière la Cour qu'on avait soi-même poussée en avant, et lui reprendre ce qu'on lui avait concédé? M. Portalis fut chargé de cette négociation difficile et y réussit. Il est vrai qu'il y mit du temps. Avec une patience adroite et par une habileté persuasive, il parvint, au bout de dix-sept mois, à faire comprendre au sage pontife Pie VII, à l'aide de l'intelligent cardinal Consalvi, la convenance et la nécessité de revenir au grand pacte religieux que le Saint-Siége avait conclu dix-huit années auparavant, et qui avait ramené la France à l'Église. Il obtint, à titre de suspension momentanée, l'abandon du concordat qui venait d'être conclu ; à titre provisoire, le retour au concordat qui venait d'être aboli. Jusque-là, le pape n'avait reconnu que l'autorité du roi ; M. Portalis le décida à reconnaître le régime de la Charte et à convenir, dans un manifeste pontifical, des empêchements que les formes constitutionnelles de la monarchie pouvaient apporter aux actes du gouvernement. Moyennant quelques sièges épiscopaux de plus, établis à mesure que le permettraient les ressources financières de l'État, dont les Chambres se-

raient juges, l'institution canonique, suspendue pour les sièges qui vaquaient depuis 1809, fut accordée. Il est vrai que ce résultat, fort considérable, sans le paraître, ne devait être que provisoire. Mais, après quarante et un ans, ce provisoire dure encore et peut être regardé comme définitif. Ce succès de M. Portalis fit grand honneur à son habileté diplomatique et à son patriotisme religieux. Le concordat et les articles organiques de 1801 continuèrent à régler les rapports avec Rome et furent la loi de l'Église vis-à-vis de l'État. M. Portalis s'associa à l'une des plus belles œuvres du temps; il eut le mérite de rétablir ce que son père avait eu la gloire de fonder.

Pendant qu'il poursuivait si habilement cette négociation, M. Portalis avait été nommé membre de la Chambre des pairs. A son retour de Rome, il siégea dans cette assemblée, où il se distingua près de trente années par ses profondes connaissances en matière de législation et ses sentiments tempérés en matière politique. Universellement instruit, infatigable au travail, doué d'une conception vive, habitué à une rédaction prompte, prêt sur tout et ne se refusant à rien, il y eut peu de délibérations importantes auxquelles il ne prit part, peu de grands objets qu'il n'éclairât de ses abondantes lumières, et, soit comme rapporteur, soit comme orateur, il montra souvent

dans l'examen des lois et dans le jugement des affaires toutes les ressources d'un esprit solide et tous les mérites d'une capacité éprouvée. Ses talents bien plus que ses goûts l'appelèrent deux fois au gouvernement pendant la Restauration, la première comme sous-scréttaire d'État dans le dernier ministère modéré du règne de Louis XVIII, la seconde comme ministre dans le seul cabinet libéral du règne de Charles X. En 1828, il entra dans ce cabinet qui tenta d'accorder ensemble la dynastie ancienne et la France nouvelle, en conciliant l'autorité régulière de la couronne et l'esprit légitime de la Révolution; qui pratiqua avec sincérité le régime constitutionnel et développa avec mesure ces libertés publiques, vœu fondamental et fin inévitable de la grande réforme de 1789, honneur et besoin de notre pays, aussi nécessaires à la bonne conduite des affaires de l'État qu'à la sécurité des droits des particuliers, tant de fois perdues et tant de fois recouvrées, que leur abus peut compromettre, que leur privation fait désirer, dont l'exercice outré a quelquefois donné l'injuste dégoût, mais dont l'absence instructive a constamment préparé le retour.

L'un de ces retours avait été décidé par les élections libératrices de 1827, à la suite desquelles avait été renversé le long ministère qui, durant six années, avait gouverné pour le compte et dans l'intérêt d'un

parti, attaquant partout les principes de la Révolution et partout en menaçant les résultats. M. Portalis, sans le poursuivre d'une opposition déclarée qui n'était pas dans les allures de son esprit, et qui était moins encore dans les habitudes de son caractère, avait maintes fois, à la Chambre des pairs, combattu ses tendances rétrogrades. Il avait voté contre le rétablissement de l'inégalité dans la famille civile par le droit d'aînesse; à l'aide de considérations profondes, exposées avec une éloquence grave, il avait fait modifier considérablement la loi sur le sacrilège, qu'il n'avait pu empêcher d'admettre; par un rapport décisif, il avait réduit le ministère à retirer le projet de loi qui aurait anéanti la presse quotidienne déjà censurée.

Devenu, avec M. de Martignac, membre principal du cabinet nouveau, M. Portalis y fut d'abord ministre de la justice, puis ministre des affaires étrangères. Il prit part à toutes les mesures qui au dehors signalèrent une politique libérale avec générosité, au dedans affermirent l'ordre légal avec prévoyance. Nos soldats et nos savants furent portés sur les plages de la Grèce, par un acte de piété spirituelle et de reconnaissance filiale envers les restes d'un ancien peuple auquel l'Europe devait les commencements de sa civilisation et auquel la France allait assurer le rétablissement de son indépendance. Les élections avaient

été altérées, on les purifia. La sincérité des suffrages électoraux dut faire de la Chambre des députés la représentation exacte du pays, et du vote éclairé des lois l'expression réelle de ses vœux. La presse, soustraite au joug de la censure, délivrée des procès de tendance, releva désormais pour des infractions précises d'une justice qui n'eut rien d'arbitraire. Ouvrage de M. Portalis, la loi destinée à la régir reposa sur des principes conformes à l'intérêt général qui, chez une nation librement constituée, veut que la presse ne soit pas asservie, salutaires à l'ordre public qui demande qu'elle ne soit pas licencieuse, lui permettant de se livrer à la discussion la plus étendue sur les actes du gouvernement sans menacer son existence, d'éclairer l'opinion sans troubler l'État.

Un ancien et religieux député de la noblesse d'Auvergne aux états généraux de 1789, le comte de Montlosier, qui avait fait entendre ces belles paroles à l'Assemblée constituante, lorsqu'elle avait décrété la vente des biens de l'Église : « Vous ôtez aux évêques leur croix d'or, ils auront une croix de bois, et c'est une croix de bois qui a sauvé le monde, » avait naguère, dans une pétition célèbre adressée à la Chambre des pairs, réclamé contre les empiétements illégaux du clergé et contre l'existence irrégulière d'une congrégation religieuse dont les établissements con-

vraient déjà la France. Rapporteur de cette pétition, M. Portalis avait conclu, au nom de la Chambre, à son renvoi au gouvernement et dès lors à l'exécution des lois. Ce qu'il avait proposé comme pair, il l'accomplit comme ministre. Il sut obtenir le rétablissement de l'ordre légal du roi Charles X, dont il éclaira la piété, et auquel il persuada que remplir les devoirs d'un prince sage n'était pas manquer aux obligations d'un catholique zélé. Il lui fit rendre les deux mémo- rables ordonnances de juin 1828, qui réglèrent les droits respectifs de l'Église et de l'État en matière d'enseignement. Plus généreusement dotés, les petits séminaires, qui avaient été complètement transformés en écoles laïques, ne furent plus appelés qu'à former des prêtres, selon leur vraie destination. La société fameuse que les anciens parlements de France avaient condamnée, que tous les rois de l'Europe avaient dissoute, qu'un pape avait aboli et qui, dans huit maisons, donnait à la jeunesse française, malgré la loi du pays, une instruction contraire à l'esprit du temps, reçut la défense d'enseigner. Le religieux M. Portalis fit fermer ces maisons interdites par la main même du roi très-chrétien agissant en roi constitutionnel. L'enseignement reprit sa marche régulièr e et fut remis dans tout son lustre. La grande école normale précédemment licenciée fut rétablie, et plu-

sieurs des chaires les plus élevées de la Sorbonne vinrent reparaitre des professeurs dont la voix, après cinq ans de silence, se fit alors éloquemment entendre dans cette docte enceinte, retentit plus tard dans toute la France du haut de la tribune nationale avec d'autres voix non moins admirées, et aujourd'hui ne peut plus être écouteé que dans nos séances académiques. Ils redonnèrent à l'enseignement de la philosophie, de l'histoire, de la littérature, cette grandeur et cet éclat qui ajoutèrent à leur illustration particulière comme à la gloire publique.

En même temps que le ministère, dont il faisait partie, préparait l'organisation constitutionnelle des communes et des départements, M. Portalis réglait les matières des conflits entre les tribunaux civils et les tribunaux administratifs, et il décidait que les lois dont le texte ne serait pas clair et dont le sens paraîtrait incertain ne seraient plus interprétées par le conseil d'État, en vertu du décret de 1807, mais par les Chambres législatives, conformément à la Charte. Sous le régime impérial, l'interprétation des lois pouvait être dévolue au corps qui les avait conçues; sous le régime constitutionnel elle devait être renvoyée aux assemblées chargées de les établir.

Ce ministère, si utile à la monarchie, ne conserva pas longtemps, je ne dirai pas la faveur mais l'appui

du monarque. Ce qui aurait dû faire son mérite causa sa chute. Le roi se crut exposé par la politique libérale de ses ministres. Après un voyage triomphal dans les départements de l'Est, où il avait été l'objet d'enthousiastes démonstrations, les applaudissements accordés au roi constitutionnel encouragèrent le roi absolu, et Charles X se fit illusion sur l'étendue de sa puissance par une fausse interprétation de sa popularité. Il projeta d'appeler dans ses conseils des hommes chers à ses affections, qu'il croyait capables de maintenir dans sa plénitude l'autorité royale et qui devaient la perdre. M. Portalis, qu'on a, bien à tort, accusé d'avoir facilité leur avènement au pouvoir, n'oublia rien pour l'empêcher. Dans un mémoire où la raison la plus prévoyante s'exprimait dans le plus noble langage, où le sens politique le plus ferme appuyait le plus sincère dévouement, il fit connaître au roi l'état réel de la France, les exigences de l'opinion, les intérêts de la couronne; il exposa ce qu'offrait d'avantageux, ce qu'avait de nécessaire le mode de gouvernement suivi depuis plus d'une année; il montra ce que provoquerait de défiance de la part du pays, ce qu'entraînerait de périls pour la dynastie un système différent mis en œuvre par des hommes redoutés. Son mémoire tenait du conseil et de la prédiction. Mais ni les avertissements de sa loyauté, ni les

prévisions de sa clairvoyance n'éclairrèrent et n'arrêtèrent le roi Charles X.

Lorsque la session législative de 1829 fut terminée, le roi, trouvant le ministère ébranlé par les modifications peu prudemment apportées dans la Chambre des députés au projet de loi sur l'administration départementale, donna cours à ses desseins, et il forma le cabinet fatal qui, pour étendre sa prérogative, devait exposer sa couronne. La veille même de la formation de ce cabinet, à la tête duquel était le prince de Polignac, le 7 août, le roi fit venir à Saint-Cloud M. Portalis, alors ministre des affaires étrangères, pour lui demander sa démission et celle de ses collègues. Il lui dit sans détour qu'il s'était trompé depuis deux années en adoptant leur système de concessions, et qu'il avait résolu de changer de ministère pour ne pas compromettre davantage la monarchie. M. Portalis soutint avec une persistance respectueuse l'utilité de ce système, et il assura au roi que, pour la monarchie comme pour le pays, il n'y avait qu'une seule voie de salut, la pratique entière et sincère des principes de la Charte et un régime de légalité absolue. Il ajouta que les concessions dont parlait le roi étaient les conséquences mêmes de notre droit public et avaient produit d'excellents effets, comme le roi l'avait reconnu en 1828 ; qu'il n'y avait à se méprend-

dre ni sur la situation des choses, ni sur l'état des esprits ; que le pays était dans la défiance, que cette défiance s'accroîtrait par le changement de ministère, et que le roi, dont les intentions étaient mises en doute, serait dans la nécessité de donner de nouvelles garanties, parce qu'en nommant des ministres accusés d'être hostiles au régime constitutionnel, il faudrait racheter l'impopularité des hommes par la popularité des mesures.

Charles X ayant déclaré qu'il n'entendait pas plus faire des concessions de choses que des concessions de personnes : — « En ce cas, dit M. Portalis, je crains que Votre Majesté ne soit contrainte à faire des coups d'État. » — Charles X lui prit alors la main, le regarda en souriant, et ajouta : — « Croyez-vous que je puisse faire des coups d'État sans monter à cheval ? — Non, Sire, répondit M. Portalis, et je ne sais encore s'il suffirait, pour y réussir, que Votre Majesté montât à cheval. — Eh bien ! mon cher, continua le roi, examinez-moi, et voyez si je dois vouloir monter à cheval à mon âge. — Je ne le pense pas, Sire ; mais on arrive souvent où l'on n'avait pas l'intention d'aller, en s'engageant dans une voie qui mène plus loin qu'on n'a cru et qui ne laisse pas la liberté du retour. » — Crainte prophétique ! inutile avis de la prévoyance fidèle à la confiance aveuglée ! Le lendemain même,

le roi Charles X fit le premier pas dans cette voie sans retour, qui n'avait d'autre issue que le coup d'État et l'insurrection, et, selon que dans cette lutte de l'autorité et du droit se déclarerait la victoire, la perte de la liberté ou la chute de la couronne. Moins d'un an après, il s'acheminait une troisième fois vers la terre étrangère, et allait terminer ses jours dans l'exil.

M. Portalis était sorti du pouvoir pour ne plus y rentrer. Après la révolution de 1830, il demeura étranger au maniement des affaires politiques, sans l'être aux intérêts fondamentaux du pays. A la Chambre des pairs, dont il devint un peu plus tard vice-président, il prit une part active et considérable à tout ce qui se fit en matière de législation et d'état. Défenseur habile et opiniâtre de la constitution essentielle de la pairie sous une monarchie représentative et de l'organisation naturelle de la famille dans une société bien réglée, il ne put pas sauver l'hérédité de l'une, mais il préserva l'indissolubilité de l'autre. Les grandes vues et les paroles admirées de deux orateurs n'avaient pu faire admettre, par la Chambre des députés, le principe héréditaire dans la portion de la législature à laquelle ce principe est nécessaire pour être complètement indépendante et opportunément conservatrice. M. Portalis ne parvint pas mieux, au moyen d'un de ses discours les plus solides comme les plus

beaux, à le faire maintenir par la Chambre des pairs. En ce moment, les exigences jalouses de l'esprit d'égalité prévalaient sur les salutaires précautions de l'esprit de liberté. L'entraînement démocratique, en ce qui concernait la famille, étant moins irrésistible qu'en ce qui touchait l'État; la raison naturelle et la morale civile pouvaient être soutenues avec plus de succès pour garder inviolable la constitution domestique. Une mémorable lutte législative s'engagea sur la rupture ou l'indissolubilité du mariage entre la Chambre des députés et la Chambre des pairs. Les deux champions qui tinrent la lice furent deux jurisconsultes, devenus depuis membres de cette Académie, dont l'un exposa les motifs saisissants qui rendaient, en certains cas, impossible la durée d'une union déjà brisée sans être dissoute, et dont l'autre présenta les considérations profondes puisées dans la loi naturelle, dans l'intérêt permanent de la famille, dans l'ordre essentiel de l'État, qui devaient rendre cette union nécessairement indissoluble. Les efforts habiles de M. Odilon Barrot firent rétablir le divorce par la Chambre des députés, et les hautes raisons éloquemment données par M. Portalis le firent rejeter par la Chambre des pairs.

Au sein de cette Académie, dans des occasions multipliées, il a fait connaître, je dirais volontiers admirer,

en matière de droit, l'abondance de son savoir, la profondeur de sa doctrine, la fécondité de son esprit. Soit qu'il posât pour vos concours de beaux problèmes de législation et d'histoire, soit qu'il vous communiquât ses propres vues, aussi fortes qu'élevées, il déployait la même étendue de connaissances, la même hauteur de jugement. Parmi ses œuvres académiques, il en est une qui surpasse les autres, c'est le vaste et magnifique *Traité de législation comparée* qu'il vous a lu sur le Code civil de France et le Code civil de Sardaigne, promulgués à trente ans de distance, sans que le plus récent se soit placé au niveau du plus ancien. M. Portalis embrasse leurs dispositions sur les personnes, sur les biens, sur les contrats dans leur ensemble et les apprécie dans leur détail, avec une puissance et une sûreté égales. Des deux codes, dont la distribution est la même et dont l'esprit est différent, puisque le Code sarde, rétrogradant vers le passé, restaure dans l'État l'élément religieux et rétablit dans la famille l'inégalité aristocratique au lieu de la règle séculière et de l'équité sociale, consacrées par le Code français, l'un est la copie volontairement imparfaite et systématiquement inférieure de l'autre. M. Portalis saisit et développe les conséquences diverses que produisent des principes opposés. Juge accompli des législations civiles qu'il décompose en savant, et qu'il

apprécie en jurisconsulte, il ne se contente pas de faire voir ce qu'elles sont, il ose dire ce qu'elles devraient être, et signale les changements heureux que pourrait recevoir le code même le plus perfectionné. Le magistrat peut apprendre de lui à mieux connaître l'esprit de la loi, et le législateur à en améliorer quelques dispositions.

Je ne saurais omettre l'un de ses écrits les plus recommandables et qu'il publia dans un moment bien troublé. Qui ne se souvient de l'année 1848, où s'accomplit une révolution sans raison fondée comme sans objet utile? Cette révolution renversa le gouvernement tempéré et libéral qui, sorti du triomphe de la loi en 1850, ne l'avait pas une seule fois enfreinte; qui, fidèle aux conditions de son origine, à l'esprit du temps, au vœu du pays, n'avait violé aucun droit, retiré aucune garantie, et avait maintenu la France dans la prospérité la mieux assermie, sous la législation la plus rassurante, avec la liberté la plus étendue. A la suite de ce bouleversement politique, tout l'ordre social fut mis en question. Des sectes ignorantes et violentes, méconnaissant la nature de l'homme, les sentiments de la famille, les lois du travail, les droits de la propriété, les conditions des gouvernements, les besoins des sociétés, visaient, par des systèmes impraticables, à des arrangements impossibles. Nées

d'un grand désordre dans les idées, elles ne pouvaient que jeter un grand trouble dans l'État, compromettre les droits réels à la recherche de droits chimériques, perdre par les armes ce qui avait été précédemment acquis par les lois, et briser la liberté contre deux écueils bien connus sur lesquels elle s'était déjà perdue une fois, et qui ne pouvaient pas être évités dans l'orageuse traversée de la république. Après avoir fait la guerre au sens commun, elles livrèrent bataille à la société civilisée. Elles furent vaincues, mais leur déroute ne suffit pas. Il fallaitachever l'œuvre matérielle des armes par l'action morale des idées, et poursuivre dans les esprits les dangereuses doctrines qui avaient été défaites dans les rues.

Dépositaire des sciences sociales, l'Académie fut invitée par le chef du gouvernement, le général Cavaignac, à en répandre les salutaires principes. Elle le fit à l'aide de la philosophie, de la morale, de la législation, de l'économie politique, de l'histoire, dans de petits traités contenant des notions vraies exposées dans un langage simple, et développant une science saine avec une sollicitude persuasive. Parmi ces traités se trouvent ceux de M. Portalis sur *l'Homme et la Société*. M. Portalis y pénètre jusqu'au fond de la nature humaine et y assoit les bases de l'ordre social. Il établit que l'homme se montre toujours à l'état d'association,

et qu'il a été partout le même avec des différences qui viennent des temps où il est né, des lieux où il a vécu, des agrégations politiques dont il a fait partie et qui constituent des nationalités que M. Portalis appelle les vêtements extérieurs de l'humanité. Interrogeant l'homme en lui-même pour connaître la loi de sa nature, l'étudiant dans l'histoire pour indiquer la loi de son développement, il ne construit pas de système arbitraire d'association politique; il suit le grand plan de la Providence, d'après lequel se forment les nations et s'accomplissent les destinées générales du genre humain.

Dans cette belle étude M. Portalis démontre que la société est l'union morale des hommes, et n'en est pas la combinaison mécanique, ce qui fait que la société est formée pour rendre les hommes libres et heureux, et que les hommes ne sont pas destinés à devenir les ressorts contraints de la société organisée. L'homme, en un mot, est la fin de la société, et la société est un moyen pour l'homme. Au lieu d'être un rouage vivant de cette machine agitée où, d'après les novateurs, il a sa fonction bornée comme sa place restreinte, l'homme doit se servir d'elle pour jouir avec plus d'étendue de sa liberté, et pourvoir avec plus de sécurité à son bien-être. Aussi M. Portalis renverse ces conceptions fausses, réfute ces dangereux

systèmes, contraires à la raison, qui les repousse, à la morale, qui les condamne, et à la société humaine, dont ils méconnaissent les causes, bouleversent les lois et anéantiraient les progrès acquis. Observateur profond de l'homme, théoricien éloquent de la famille, organisateur judicieux de l'État, docte appréciateur de la civilisation, il a mis dans ces deux petits traités un savoir solide, un sens imperturbable et un talent rare comme son esprit.

Mais nulle part sa supériorité n'a été plus éclatante qu'à la Cour de cassation, où il a siégé durant trente-huit années, d'abord comme conseiller, ensuite comme président de chambre, et depuis 1829 comme premier président. Il y était prisé d'autant plus haut qu'il y était vu de plus près, et cette grande compagnie reconnaissait en lui son légitime chef, moins à la prééminence du rang qu'à l'autorité du savoir et de l'esprit. M. Portalis aimait les travaux de l'audience, et il y était assidu. Tant que duraient les débats, il écoutait imperturbablement la discussion, à laquelle il laissait la plus entière latitude, et il supportait les longueurs des avocats ou leurs redites sans les interrompre jamais. Il répétait volontiers cette belle parole de Pline le Jeune : *Patientia judicis, magna pars justitiae*, la patience du juge est une grande partie de sa justice. Si la vertu du magistrat se montrait à l'audience, sa

raison se déployait dans la chambre du conseil.

Les délibérations intérieures acquièrent une grande importance à la Cour de cassation, qui est le siège d'un enseignement doctrinal intermédiaire entre les expédients de la pratique et les abstractions de l'école, et où les questions s'élèvent à la généralité des principes du droit, sans pouvoir sortir des limites du fait précis que le procès particulier offre à juger. M. Portalis y parlait le dernier, et il attendait que chacun eût développé son opinion pour faire connaître la sienne. Alors que tout semblait avoir été dit dans la discussion épuisée, après que tant d'arguments divers avaient été produits par tant d'esprits différents, il lui arrivait fréquemment de présenter la question sous un aspect nouveau, et toujours d'en agrandir la portée. Il avait une aptitude particulière à rendre raison des motifs vrais de la loi et à y ramener les solutions juridiques. Familiar avec le droit public et le droit des gens, avec les législations et les littératures étrangères, versé dans la connaissance de l'histoire, en possession des théories générales et fort au courant des problèmes philosophiques, il voyait les questions de haut et les abordait par les grands côtés. Le magistrat de la Cour de cassation s'identifiait avec le législateur. Il comprenait à fond la mission de cette Cour conservatrice des règles légales, et n'oubliait jamais

que, juge des arrêts et non des procès, elle était uniquement destinée à ramener les tribunaux au strict respect de la loi et à son inviolable observation. Il savait et il enseignait que la jurisprudence de la Cour de cassation, commentaire vivant et supplément perpétuel de nos lois, gardienne spéciale de leur unité, doit, comme elles, aspirer à la généralité des décisions, et, comme elles, ne faire aucune acceptation des personnes. C'est ainsi que durant tant d'années, placé à la tête du grand corps chargé d'être le régulateur suprême des tribunaux, il a plus qu'un autre contribué à prévenir l'arbitraire dans la justice en maintenant l'empire du droit, et concouru à assurer cette uniformité de jurisprudence qui affirma l'unité de législation. Près d'un quart de siècle, la Cour de cassation, où il a moins cherché à commander qu'à convaincre, et où il a toujours été suivi sans vouloir jamais conduire, l'a considéré comme sa lumière et sa gloire. Il aurait pu l'être encore, lorsqu'il fut enlevé à ses travaux judiciaires dans la plénitude de ses hautes facultés. En le voyant quitter un siège qu'il avait tant illustré, il fut permis de regretter que la Cour de cassation ne pût s'honorer de ses vieillards et profiter des bienfaits de leur expérience.

Retiré depuis lors à Passy, il y vécut dans une maison agréable et modeste qu'il y avait fait construire

lui-même, au milieu d'un jardin dont il avait planté les arbres. Tous les samedis, il quittait sa retraite pour venir à vos séances, où il était aussi heureux qu'assidu. Il ne manquait pas non plus d'assister aux diverses assemblées de bienfaisance dont il avait toute sa vie mêlé les œuvres aux œuvres de la justice, continuant à être utile là en dépit de son âge qui s'opposait à ce qu'il le fût ailleurs. Aider l'infortune à tous les degrés ne l'avait pas moins occupé que servir l'État dans toutes les positions, et il savait être obligeant avec autant de bonne grâce qu'il mettait de soin à être secourable. Les nobles plaisirs de l'intelligence avaient pour lui un attrait presque égal aux douces satisfactions de la bonté. Il s'y livra jusqu'au bout. Il poursuivait d'un esprit ferme des travaux qui sont malheureusement restés inachevés, et, d'un style qu'animaient les souvenirs de ses jeunes ans, il retracait dans des Mémoires historiques, commencés trop tard et arrêtés trop tôt, les tableaux les plus exacts comme les plus intéressants des temps passés; il y racontait les scènes de la révolution dans des pages instructives et émouvantes. Il écrivait les dernières, la veille même de sa mort.

Tous les ans, avec la louable curiosité de connaître ou dans le désir touchant de se rappeler, il entreprenait un voyage, à l'automne, avant d'aller aux

Pradeaux passer sous le soleil de la Provence les mois les plus rudes de l'hiver. En 1857 il avait parcouru l'Allemagne, et il avait fait comme une visite d'adieu à cette terre qu'il appelait sa seconde patrie, parce qu'il lui avait dû sa compagne bien-aimée. « J'ai voulu revoir, écrivait-il avec émotion, le Holstein et Dresde, afin de relier les deux bouts de ma vie et de respirer encore une fois l'air suave que nous avions respiré ensemble. » Dans ce pieux pèlerinage, il était accompagné de ses petits-enfants et de leur mère, la fille de son vieux ami Mounier, madame Frédéric Portalis, qui ne le quittait jamais et qui, par son aimable esprit et les soins dévoués de sa filiale affection, a répandu tant de charmes et de si grandes douceurs sur sa vieillesse.

Ce voyage devait être le dernier. M. Portalis avait fini sa quatre-vingtième année et il touchait au mois d'août, pendant lequel il n'entreprendait jamais rien. C'était pour lui un mois funeste, rempli des plus tristes souvenirs et tout traversé de funérailles. Il avait perdu son père le 25 août 1807 ; le 25 août 1814, sa mère, atteinte d'une maladie de cœur, avait succombé aux émotions de ce douloureux anniversaire ; à quelques années d'intervalle, il avait vu mourir le 25 août deux de ses enfants en bas âge. Sa femme avait été frappée au mois d'août 1858, et c'était aussi au mois d'août

1846 que son fils aîné, enlevé à la magistrature où il continuait l'honneur de son nom, avait laissé dans le deuil une famille dont l'aïeul était devenu le père. M. Portalis appréhendait le retour de ce mois funèbre qui lui rappelait tant de malheurs et qui pouvait en apporter quelque nouveau autour de lui. Le 1<sup>er</sup> août 1858, il écrivait à l'un de ses fils : « Voilà ce fatal mois d'août qui commence. » Quelques jours après il n'était plus. Dans la nuit du 4 au 5 août, il quitta doucement la vie, dont, la veille même, il était en pleine possession. Les tristesses de la maladie lui furent épargnées comme les angoisses de la mort. Presque debout, il fut frappé soudainement, et, sans éprouver une souffrance, sans pousser un soupir, il s'éteignit entre les bras de ses petits-enfants. Si la mort le saisit, elle ne le surprit pas. Le vieillard y était préparé par son âge, le chrétien l'attendait avec une pieuse résignation, et l'homme juste, qui avait fait souvent du bien à ses semblables et ne leur avait jamais fait de mal, l'accueillait avec une sérénité confiante.

---

# HALLAM

## NOTICE

LUE A LA SÉANCE PUBLIQUE ANNUELLE DU 3 JANVIER 1862

Messieurs,

Y a-t-il une philosophie de l'histoire? Les fondateurs de votre Académie l'ont pensé. Ils n'ont pas admis que l'histoire fut une succession d'événements arbitraires dépourvus de signification et de lien. Ils ont cru que les faits humains ont leurs lois aussi bien que les faits matériels. Ils ont donc compris l'histoire générale au nombre des sciences qui intéressent l'ordre moral et politique, et ils en ont fait une grande section de votre Académie.

Sans doute ce qui n'est pas variable de sa nature

peut seul donner lieu à une science exacte. La liberté de l'homme se refuse à se laisser enfermer dans des cadres inflexibles. L'humanité ne suit pas une marche dont on puisse calculer tous les mouvements. Elle s'avance par des routes qu'elle ne connaît souvent qu'après s'y être engagée, vers des fins qui s'agrandissent à mesure qu'elle en approche. C'est successivement qu'elle acquiert des connaissances de plus en plus étendues, qu'elle puise tout à la fois dans l'observation de la nature et dans l'étude d'elle-même. Ainsi se forme l'expérience.

Nier le pouvoir de l'expérience serait méconnaître notre plus beau privilége, notre évidente et noble destination. Pourquoi l'intelligence nous aurait-elle été donnée, si nous n'étions pas faits pour apprendre? pourquoi la volonté libre, si nous ne devions pas nous en servir pour nous redresser et nous améliorer sans cesse? Si l'expérience n'est ni soudaine ni complète; si la vérité ne dissipe pas entièrement l'erreur, si les lumières de la raison n'empêchent pas toujours les égarements de la passion, il ne faut pas en conclure la vanité de l'expérience. Encore insuffisante, elle n'est cependant pas inutile, et viendra le temps où la vérité, plus répandue, réduira l'erreur moins obstinée, où l'ordre croissant de la justice l'emportera sur la turbulence affaiblie de la passion.

Cette expérience du genre humain, l'histoire l'accroît et l'étend. Elle le fait moins encore par des récits qui plaisent ou des peintures qui émeuvent, que par des recherches approfondies qui pénètrent les causes cachées des événements, au moyen de considérations qui en font saisir l'enchaînement et la portée, à l'aide de jugements honnêtes, d'où sortent des leçons propres à éléver les hommes et ces grandes lueurs qui servent à guider les peuples. C'est cette mission morale de l'histoire que M. Hallam s'est surtout proposée ; c'est elle aussi qui a consacré son nom. M. Hallam occupe une place à part, une place éminente parmi les historiens contemporains les plus célèbres, et, en Angleterre, il est à la tête des rares historiens qui ont porté, dans la connaissance et le jugement du passé, la pénétrante clairvoyance d'un esprit libre et la ferme équité d'un esprit philosophique. Aussi avez-vous compris de bonne heure parmi vos illustres associés le savant auteur de *l'Europe au moyen âge*, cette vaste composition dans laquelle il embrasse d'une vue haute et puissante dix siècles de l'existence sociale et de la condition spirituelle du monde occidental ; l'habile écrivain qui a donné une grande histoire politique de l'Angleterre, à partir de l'époque des invasions jusque vers nos temps, en retraçant sa libre constitution qu'il a saisie dans ses ori-

gines, suivie dans sa lente formation, exposée dans ses laborieuses vicissitudes, et montrée dans la perfection de son esprit comme dans la beauté de son mécanisme ; enfin l'appréciateur judicieux de la littérature de l'Europe pendant les trois siècles où se sont développées avec un éclat varié dans chaque pays les lettres et les sciences qu'il a présentées quelquefois en critique délicat, toujours en docte historien.

Henry Hallam naquit à Windsor le 9 juillet 1777. Il était fils unique d'un dignitaire très-distingué de l'Église anglicane, le docteur Jean Hallam, chanoine de Windsor et doyen de Bristol. Remarquable par une certaine candeur antique et par la sainte honnêteté de toute sa vie, fort versé dans les lettres humaines quoique adonné avec préférence à la culture des lettres sacrées, le père laissa au fils l'héritage d'une vertu qui ne pouvait pas être surpassée et d'un savoir qui fut par lui singulièrement agrandi. Originaire de Boston, dans le comté de Lincoln, la famille de M. Hallam était ancienne. Vers les commencements du quinzième siècle, elle avait donné au siège de Salisbury un évêque qui fut député du clergé anglais au concile de Constance, cette grande assemblée représentative de la chrétienté encore unie, convoquée pour réformer

l'Église, comme on le disait alors, dans son chef et dans ses membres, en rendant l'autorité du pontificat moins absolue et la conduite du clergé plus régulière. Comme la réforme ne put pas s'opérer alors légalement dans le pouvoir et dans les mœurs, elle s'accomplit plus tard révolutionnairement jusque dans le dogme. La famille de M. Hallam l'embrassa avec ardeur. Il paraît même que la plupart de ses ancêtres appartiennent à la secte austère des puritains, dont il lui resta quelque chose, sinon dans les croyances, du moins dans les sentiments. Sa mère, sœur du docteur Roberts, prévôt d'Eton, femme d'un rare mérite, lui communiqua les dons d'une intelligence ferme et d'une âme délicate. Le jeune Hallam, dès son enfance, montra un talent inaccoutumé. A l'âge de quatre ans il parcourait toute espèce de livres, et il écrivait des sonnets à l'âge de dix ans. Ses vers se lisent encore dans le recueil des « *Muses d'Eton*, » collège célèbre fondé par Henry VI, fréquenté par ce que l'Angleterre offre de plus élevé ou de plus opulent, qui, après avoir été l'école du père, devint celle du fils, de 1790 à 1794. D'Eton, où il avait été le plus remarqué des écoliers, il alla, comme étudiant, poursuivre ses études universitaires à Oxford, et y prit ses grades académiques en 1799.

Le siècle finissait, lorsqu'il sortit de l'Université

pour entrer au barreau. M. Hallam fut d'abord avocat et suivit les assises dans le circuit d'Oxford en y plaidant durant quelques années. Sans avoir cette conception prompte, cette argumentation vive, cette chaleur féconde, cette élocution soudaine et brillante qui font les habiles avocats et les orateurs éclatants, il était doué d'une pénétration si grande, il avait un esprit si vigoureux, un sens si juste, il acquit de la loi une connaissance si étendue et si profonde, il était capable de raisonner avec tant de force et de parler avec tant d'autorité que les plus hautes dignités de la magistrature, réservées en Angleterre aux hommes les plus éminents du barreau, lui auraient été tôt ou tard accessibles. Il aurait pu s'asseoir un jour sur le banc du roi, comme grand juge, et peut-être même sur le sac de laine comme chancelier; mais sa vocation l'entraînait ailleurs. Il rechercha une autre magistrature, et il abandonna la plaidoirie pour l'histoire.

Si son génie naturel l'y destinait, son heureuse position lui permit de s'y préparer avec maturité. Bien jeune encore, il disposa d'un revenu qui lui assurait une entière indépendance et le laissait maître de bien faire en le dispensant de faire vite. A sa fortune héréditaire il ajouta la rétribution d'une charge de commissaire au bureau du timbre. C'était un office qui occupait peu et qui rendait beaucoup. M. Hallam eut ainsi

le loisir et le moyen d'apprendre tout ce qu'il fallait pour être un savant historien, tandis qu'il possédait les dons supérieurs qui l'appelaient à être un historien philosophe. Il avait deux genres d'esprit, qui, sans s'exclure, s'unissaient rarement ensemble : l'esprit d'observation et l'esprit de conclusion. Il avait étudié les langues et les auteurs de l'antiquité, comme les savaient trois siècles auparavant les érudits de la Renaissance. Le goût des lettres, dont il aimait les mâles beautés ou les irréprochables délicatesses, lui inspira pour la naissante et déjà célèbre *Revue d'Édimbourg* des articles d'une critique élevée et sévère, qui le firent appeler avec ironie « *le classique Hallam* » par lord Byron, dans une satire où, à côté des mérites éclatants du poète, se révélaient les animosités orgueilleuses de l'homme. A cette forte littérature M. Hallam joignit la connaissance parfaite des langues de l'Europe et l'étude approfondie de son histoire. Bien qu'il eût montré un talent précoce, il fut un auteur tardif.

Ce n'est qu'après plus de dix ans de recherches opiniâtres et d'un travail fécond, qu'il fit paraître, en 1818, son premier livre : *l'Europe au moyen âge*. En quatre volumes il embrasse dix siècles d'histoire, et de quelle histoire ! La sin violente d'un monde et l'enfantelement confus d'un autre. Depuis l'invasion des peuples que la Providence semblait tenir en réserve

dix-huitième siècle, qui, se plaisant dans les idées, avait pour ainsi dire les faits en dédain, et dont les généreuses aspirations vers l'avenir étaient les condamnations systématiques du passé; né et élevé dans cette Angleterre passionnée et opiniâtre où les sentiments décident surtout des pensées, et les pensées se transforment si souvent en habitudes, M. Hallam ne reçut aucune des préventions de son temps, ne prit aucun des préjugés de son pays. Il porte dans l'histoire une vue haute, un sens net, une intelligence libre, un art simple. Il n'embrasse pas les événements dans des récits étendus, la forme de ses ouvrages s'y oppose; il ne les colore pas dans des scènes animées, la nature de son talent ne s'y prête pas; au lieu de raconter, il expose; au lieu de montrer, il explique. Il a encore plus l'intelligence que le sentiment des temps passés; il en pénètre la signification bien mieux qu'il n'en reproduit la vie. Il manque de cette imagination qui fait les grands narrateurs, tandis qu'il est doué de cet esprit vigoureux qui fait les grands juges. Les uns animent l'histoire comme des poëtes, les autres la comprennent comme des philosophes. Les premiers y offrent les hommes en spectacle et tirent des événements un drame; les seconds traduisent les faits en enseignements et donnent les peuples en exemple.

M. Hallam se place entre les historiens purement narrateurs et les historiens tout à fait philosophes, aussi savant et plus scrupuleusement exact que les premiers, aussi pénétrant et plus circonspect dans ses conclusions que les seconds. Sur tous les objets de quelque importance pour la société humaine, la formation des États, le régime des mœurs, l'origine et le développement des institutions, il recueille les témoignages les plus certains comme les plus solides, et des hauteurs d'une science étendue, avec une raison ferme, il prononce des décisions magistrales. C'est en effet un magistrat de l'histoire. Il érige son tribunal au milieu des générations passées dont il juge les fautes pour l'exemple et au profit des générations futures. Il n'admet pas que les méchants actes trouvent leur excuse dans la perversité des temps, et les vices d'un siècle ne le rendent pas indulgent pour les écarts des hommes. Les violences et les corruptions, la faiblesse et la tyrannie, les maux de l'ignorance et le mépris de l'humanité, tout ce qui nuit, altère, trouble, opprime, abaisse, il l'enveloppe, avec une volonté clairvoyante non moins que par une vertueuse équité, dans les sévérités instructives de ses jugements.

Dix ans après qu'eut paru ce premier et grand ouvrage, M. Hallam publiait un livre d'un intérêt in-

comparable pour son pays, et il apprenait au monde comment un peuple que l'exiguïté de son territoire, la tristesse de son climat, la défaveur de sa position, devaient laisser dans un rang inférieur parmi les peuples, s'était élevé si haut par l'excellence de ses institutions ; était devenu le plus opulent en étant le plus libre, le plus habile en étant le mieux gouverné ; avait supplié aux disgrâces anciennes de la nature par les précoces fécondités du travail, surmonté la petitesse de son sol par la grandeur de sa puissance, dominé les mers par ses vaisseaux, répandu ses produits sur les continents, et couvert de ses établissements la terre parcourue avec une infatigable ambition. Ce livre que donna M. Hallam en 1827 était l'*Histoire constitutionnelle de l'Angleterre*. Si, aux cinq volumes qu'il présente, on réunit le troisième volume de l'*Europe au moyen âge*, qui concerne également l'Angleterre, on a l'histoire savante et complète de la société, de la législation, de la politique de ce grand pays, depuis l'invasion des Anglo-Saxons jusqu'au règne du Hanovrien Georges III. On remonte aux origines lointaines de la constitution anglaise, on suit les développements qu'elle reçoit, on voit s'accomplir les crises laborieuses d'où elle sort plus forte et, à la fin, tout à fait achevée. M. Hallam ne sépare point l'histoire des institutions de celle des événements.

ments, et les hommes figurent dans ses habiles appréciations autant que les choses dont ils sont tout ensemble les instruments et les auteurs. Son livre est le code historique des droits nationaux, et porte surtout témoignage des efforts séculaires d'un grand peuple pour parvenir à l'heureux gouvernement de lui-même.

Comment s'est opéré cet établissement unique dans les siècles qui ont précédé le nôtre ? Comment se fit-il que la société anglaise, composée presque des mêmes éléments que les autres États de l'Europe, se constitua tout autrement qu'eux ? La forme de son gouvernement en effet ne ressembla d'abord ni à la constitution fédérale de l'Allemagne, ni à la constitution républicaine et seigneuriale de l'Italie, ni aux constitutions qui aboutirent à la monarchie absolue en France et en Espagne. Pour la grandeur de l'Angleterre et l'honneur du peuple anglais, elle conserva intact le pouvoir royal et finit par le contenir ; elle admit la liberté publique et parvint à la régler. Elle ne rendit pas la royauté impuissante ou absolue, ce qui l'annule ou la perd ; elle ne fit pas, des barons féodaux, une troupe désunie de petits souverains turbulents, voués à la tyrannie ou à la sujétion ; elle ne transforma point les villes affranchies en républiques destinées à devenir la proie d'un usurpateur ou d'un

comparable pour son pays, et il apprenait au monde comment un peuple que l'exiguïté de son territoire, la tristesse de son climat, la défaveur de sa position, devaient laisser dans un rang inférieur parmi les peuples, s'était élevé si haut par l'excellence de ses institutions ; était devenu le plus opulent en étant le plus libre, le plus habile en étant le mieux gouverné ; avait supplié aux disgrâces anciennes de la nature par les précoces fécondités du travail, surmonté la petitesse de son sol par la grandeur de sa puissance, dominé les mers par ses vaisseaux, répandu ses produits sur les continents, et couvert de ses établissements la terre parcourue avec une infatigable ambition. Ce livre que donna M. Hallam en 1827 était *l'Histoire constitutionnelle de l'Angleterre*. Si, aux cinq volumes qu'il présente, on réunit le troisième volume de *l'Europe au moyen âge*, qui concerne également l'Angleterre, on a l'histoire savante et complète de la société, de la législation, de la politique de ce grand pays, depuis l'invasion des Anglo-Saxons jusqu'au règne du Hanovrien Georges III. On remonte aux origines lointaines de la constitution anglaise, on suit les développements qu'elle reçoit, on voit s'accomplir les crises laborieuses d'où elle sort plus forte et, à la fin, tout à fait achevée. M. Hallam ne sépare point l'histoire des institutions de celle des événements.

ments, et les hommes figurent dans ses habiles appréciations autant que les choses dont ils sont tout ensemble les instruments et les auteurs. Son livre est le code historique des droits nationaux, et porte surtout témoignage des efforts séculaires d'un grand peuple pour parvenir à l'heureux gouvernement de lui-même.

Comment s'est opéré cet établissement unique dans les siècles qui ont précédé le nôtre ? Comment se fit-il que la société anglaise, composée presque des mêmes éléments que les autres États de l'Europe, se constitua tout autrement qu'eux ? La forme de son gouvernement en effet ne ressembla d'abord ni à la constitution fédérale de l'Allemagne, ni à la constitution républicaine et seigneuriale de l'Italie, ni aux constitutions qui aboutirent à la monarchie absolue en France et en Espagne. Pour la grandeur de l'Angleterre et l'honneur du peuple anglais, elle conserva intact le pouvoir royal et finit par le contenir ; elle admit la liberté publique et parvint à la régler. Elle ne rendit pas la royauté impuissante ou absolue, ce qui l'annule ou la perd ; elle ne fit pas, des barons féodaux, une troupe désunie de petits souverains turbulents, voués à la tyrannie ou à la sujétion ; elle ne transforma point les villes affranchies en républiques destinées à devenir la proie d'un usurpateur ou d'un

conquérant. Par la plus harmonieuse des combinaisons, elle réunit ensemble la royauté qui, représentant l'unité de l'État, agrandit son territoire et sa puissance ; la grande noblesse qui, formant une aristocratie prévoyante et habile, fonda les institutions libres du pays auquel elle donna un esprit attentif et des desseins suivis ; la classe indépendante des propriétaires territoriaux et des communes urbaines, qui, admise à son tour dans le conseil national, y apporta avec la jalousie de ses droits et la clairvoyance de ses intérêts, l'attachement le plus fier et le plus dévoué à une patrie dont elle contribuait à régler les lois et à conduire les affaires. C'est ainsi que s'associèrent peu à peu dans une action commune les trois principes monarchique, aristocratique, populaire, qui ailleurs se constituèrent à part et se dominèrent réciproquement.

Les institutions politiques et les libertés civiles de l'Angleterre, sorties du fond de la société anglaise, eurent d'abord pour fondateurs et longtemps pour soutiens les principaux membres de l'aristocratie territoriale, qui, vers les commencement du treizième siècle, contraignirent la couronne à donner, à jurer, à observer la grande Charte. Œuvre libérale d'un siècle violent, conquête généreuse d'une classe partout ailleurs oppressive, la grande Charte consacra

les droits essentiels du pays, elle prépara la liberté individuelle de tout sujet anglais au moyen de la justice du jury, et jeta les fondements de la puissance législative de tout le peuple anglais par l'établissement du grand conseil national, dans lequel les députés des communes prirent bientôt place à côté des lords et qui reçut le nom de Parlement. Dès le quatorzième siècle, la forme politique de l'État fut fixée ; son administration judiciaire, qui remontait surtout aux Anglo-Saxons, fut perfectionnée ; son régime féodal, qui venait des Normands, fut adouci, et le parlement, assemblée commune des deux races, conquérante et conquise, devint l'instrument légal de leur résistance et de leurs vœux.

Il ne faut pas croire cependant que ces belles institutions aient été aussi bien observées que promptement reconnues. Les mœurs en Angleterre ont été longtemps en retard sur les lois. Malgré l'adoption de la grande Charte et la convocation assidue des parlements ; bien que le droit *d'habeas corpus* et le jugement par jury protégeassent la sûreté des personnes, que le vote des subsides servît de garantie aux propriétés et permit le contrôle du gouvernement, il y eut de fréquentes atteintes portées à la liberté des sujets, à la possession des biens, à l'exacte administration de la justice. Le successeur des rois de la con-

quête l'était aussi de leurs traditions et de leurs violences. Son pouvoir limité de droit se rendit souvent arbitraire de fait. Ne voit-on pas, en effet, les rois de la maison de Tudor et de la maison de Stuart se passer quelquefois des parlements en matière de subsides, annuler la loi commune en matière de droit, prendre ce qui ne leur était pas offert, punir qui n'était pas condamné, et se mettre au-dessus de la règle publique comme de la justice privée ? Ne les vit-on pas établir eux-mêmes, bien que d'une façon détournée, l'impôt par des emprunts exigés au moyen d'ordres scellés du sceau royal, par des subsides contraints auxquels ils donnaient le nom menteur de *bénévolences*, par des monopoles qu'ils concédaient à leur profit ; ne les vit-on pas emprisonner les riches qui n'accédaient pas aux taxes dont ils étaient frappés, condamner à la détention ou à l'amende les jurés qui contrariaient leur désir en jugeant avec indépendance, poursuivre de leur redoutable animosité, et mettre à la Tour de Londres les députés trop libres qui se refusaient à leurs demandes et parlaient trop ouvertement contre leurs actes ? « On en était venu, » dit M. Hallam, « à nier l'existence de libertés tant de fois violées, et à prendre le mépris des lois pour la loi elle-même. »

Mais il existait deux instruments de liberté et de

justice : le parlement et le jury, qui devaient à la fin, le premier assurer les droits du pays, le second consacrer la sûreté des personnes. Il est bien donné à la faiblesse ou à la passion des hommes de suspendre l'effet des institutions, mais la vertu des institutions doit tôt ou tard triompher de la faiblesse et de la passion des hommes. De cela seul qu'elles subsistent, les institutions finissent par procurer ce qu'elles étaient destinées à garantir. La durée a été l'heureux mérite des lois anglaises, comme la constance a été la vertu féconde du peuple anglais. L'habile historien de la constitution d'Angleterre suit et explique les vicissitudes du droit qui s'étend toujours et de l'oppression qui se ranime quelquefois, en signalant leurs causes anciennes, en montrant leurs résultats nouveaux. La loi publique dans ses règles et la prérogative royale dans ses prétentions, l'une émanant du pays, l'autre venant de la conquête, la première invoquée avec une infatigable persévérance, la seconde soutenue par la force, furent pendant bien des siècles en lutte et se disputèrent, sous de nombreuses générations, le gouvernement de l'Angleterre. Tantôt la loi s'établit sur la prérogative abattue; tantôt la prérogative relevée l'emporta sur la loi méconnue. Bien des rois de caractères différents et appartenant à des dynasties successives opprimèrent mal-

gré la loi, et bien d'autres furent accablés sous elle. Si plusieurs des altiers Plantagenets, des impérieux Tudors, des infidèles Stuarts, se maintinrent au-dessus des droits qu'ils osèrent violer et qu'ils ne purent pas anéantir, d'autres princes de ces races audacieuses furent moins heureux dans la poursuite du pouvoir arbitraire et succombèrent en voulant l'établir. Jean sans Terre déposé du trône, Henri III devenu captif à la suite d'une défaite, Édouard II privé de sa couronne, Richard II tué après avoir été dépossédé, Charles I<sup>e</sup> montant sur un tragique échafaud, et son fils, Jacques II, exilé avec toute sa race, sont comme les victimes royales sacrifiées au maintien du droit national par un peuple plus décidé à conserver les libertés publiques qu'ils n'étaient eux-mêmes hardis à les nier ou à les détruire.

La révolution nationale de 1640 prépara le triomphe définitif de la constitution anglaise que consacra la révolution dynastique de 1688. A cette époque le fameux bill des droits renouvela et étendit, en leur donnant plus de précision et de développement, les garanties privées et publiques reconnues par la grande Charte, et en 1700 le bill d'établissement, en vertu duquel la maison de Hanovre fut appelée au trône d'Angleterre, ajouta de nouvelles garanties à celles du bill des droits. L'inviolabilité des personnes, la

sûreté des biens, la régularité de la justice avec l'immovibilité des juges, le vote constant des subsides, le contrôle inévitable et la discussion parlementaire des affaires de l'État, ont été dès lors proclamés et affermis. Tout désormais releva de la loi, les prérogatives de la couronne et les libertés de la nation. Le droit de régner des princes et le droit des sujets de participer au gouvernement eurent leur source et leur sanction dans la souveraineté de la législature. L'Angleterre devint une république monarchique, qui, placée sous l'unique domination de la loi, mise à l'abri des luttes sanglantes par l'ordre tutélaire de la royauté, laissée aux agitations fécondes par le libre mouvement du pays, fut régie par les plus habiles que désignaient les plus éclairés, dont la politique fut conduite avec la plus grande vigueur dans la plus grande liberté, et, en sachant toujours concilier les intérêts des particuliers et ceux de l'État, assura la prospérité et la grandeur de la nation.

M. Hallam était singulièrement propre à dérouler et à expliquer les annales de la liberté britannique. Sa pénétration égalait son jugement, et son savoir était aussi profond qu'étendu. Le ton mâle de M. Hallam est constamment d'accord avec la fermeté de sa pensée. Son style manque quelquefois de souplesse, mais il est toujours puissant, et souvent il s'élève de

la gravité à l'éloquence, à une éloquence simple et brève qui ne va jamais au delà de l'honnête élan parti de son âme émue ou de l'idée généreuse conçue par son noble esprit. Le contraste des droits aujourd'hui respectés et des actes autrefois tyranniques lui inspire même de poétiques paroles. Ainsi, en rencontrant dans ses récits le lieu où s'exercèrent sous les Tudors tant de persécutions ténébreuses, la Tour de Londres dans laquelle, durant le règne d'Élisabeth surtout, la torture, interdite par la loi anglaise, resta, comme il le dit, rarement oisive, M. Hallam s'écrie : « Les hommes qui se rappellent les annales de leur pays ne peuvent voir ce lourd et sombre édifice sans qu'il fasse naître en eux de tristes souvenirs... Cette tour, qui présente un contraste si frappant avec les monuments pleins de grâce et d'élégance élevés par la prospérité et le goût moderne, témoignages éclatants dont nous sommes redevables à la liberté civile et religieuse, cette tour, dis-je, semble un tyran captif destiné à orner le triomphe d'une république victorieuse, et doit nous apprendre à juger, dans le transport de notre reconnaissance, de combien nous avons surpassé nos ancêtres en vertu et en félicité. »

Si M. Hallam porte dans l'appréciation des temps passés les sentiments d'un Anglais libre, il ne s'y départ jamais des scrupules d'un écrivain équitable. Il

n'est pas plus exagéré par passion qu'indifférent par impartialité. Il intéresse alors même qu'il disserte. Son mémorable ouvrage, dans lequel les faits bien observés donnent lieu à des conclusions bien déduites, est une sorte de philosophie politique tirée de la pratique séculaire d'un grand peuple par un publiciste qui sait et un historien qui pense. Il a eu un succès solide autant qu'étendu. Apprécié en Europe, où il a été partout traduit, il a paru en France sous les auspices d'un des grands maîtres de l'art d'écrire l'histoire, M. Guizot, auquel ses récits et ses jugements sur la révolution d'Angleterre ont mérité que M. Hallam accordât la place la plus élevée parmi les historiens de son propre pays. Enfin il est devenu comme classique en Angleterre, où il est consulté par les hommes d'État, cité dans les chambres du parlement, et sert de texte à l'étude de l'histoire constitutionnelle dans les hautes écoles. On a même dit de lui avec une reconnaissante admiration : « L'ouvrage de M. Hallam sur la constitution d'Angleterre est une grande Charte de nos libertés et de nos droits, qui porte la signature non pas des rois et de leurs ministres, mais de la muse de l'histoire. »

M. Hallam ne prit jamais part à ce gouvernement dont il avait écrit l'histoire. En aucun moment de sa longue vie il n'appartint à la Chambre des communes.

Les fonctions qu'il exerçait au bureau du timbre l'excluaient du parlement. Ce n'est point qu'il préférât conserver l'opulente rétribution de cet office sans éclat, car, lorsque de lui-même il le résigna plus tard, il ne tenta pas davantage d'arriver au parlement, dont l'accès lui aurait été rendu facile par sa belle renommée et les plus illustres amitiés. Il était en accord d'idées et uni de sentiment avec les chefs du parti whig qui, depuis 1850, ont presque toujours dominé dans la Chambre des communes et le plus souvent dirigé le gouvernement de l'Angleterre. Mais il avait trop peu d'ambition pour aspirer à conduire les autres et trop d'indépendance pour consentir à être conduit. Quand l'autorité réside dans les assemblées, il s'y forme des partis qui en recherchent la possession pour l'exercer d'après des vues qui ne sont pas tout à fait les mêmes ou dans des intérêts qui sont assez différents, et sous la bannière desquels les hommes politiques s'enrôlent, manœuvrent, combattent, parlent, votent surtout avec un concert obéissant. M. Hallam n'aurait pas su se soumettre à cette discipline des opinions et des votes ; il n'aurait pu penser toujours avec déférence, adhérer quelquefois sans approbation, en aucun cas sacrifier l'indépendance de son esprit, sur aucun point renoncer à l'impartialité de son jugement.

Il s'intéressait néanmoins en bon citoyen à l'habile gestion des affaires de son pays et au sage ménagement de ses libertés. L'historien de la constitution anglaise craignit même un moment que les bases n'en fussent ébranlées par les mains généreuses mais peu prudentes de ses amis. C'était en 1851. La révolution qui venait de faire prévaloir le régime représentatif en France et devait communiquer peu à peu une impulsion libérale au reste de l'Europe, avait ramené le parti whig au pouvoir d'où il était éloigné depuis plus d'un quart de siècle. Le cabinet, que ce parti avait formé sous la présidence de l'éloquent et inflexible lord Grey, entreprit des réformes considérables. La principale consistait dans un changement vaste et profond du système électoral, qui pouvait altérer la composition du parlement et donner à la longue, avec un autre esprit, une autre forme au gouvernement de l'Angleterre. C'est ce que redoutait M. Hallam, et ce qu'il exprima avec beaucoup de force à l'un des membres les plus respectés et les plus influents du cabinet nouveau, en présence du duc de Broglie, leur ami commun, qu'une mission délicate avait conduit à Londres, et qui fut singulièrement frappé de cet entretien entre un juge expérimenté des institutions de son pays et un partisan dès longtemps éprouvé de la liberté politique : « Je suis whig ainsi que vous,

« disait M. Hallam à son illustre interlocuteur : une réforme me paraît nécessaire, mais celle que vous tentez est excessive. Il faudrait perfectionner, il ne faudrait pas transformer. Sans doute il est conforme au sens de nos libres institutions, et il peut être utile au développement de nos publiques destinées de supprimer certains abus du régime électoral et d'étendre le droit d'élire ; mais il serait dangereux de l'accroître sans mesure. Ce droit ne saurait appartenir à tout le monde. En l'accordant avec une profusion périlleuse, on s'expose à altérer la vieille constitution anglaise et à troubler la bienfaisante harmonie des pouvoirs due à l'habileté de nos pères et à leur bonheur. C'est dans la Chambre des communes que s'opère aujourd'hui le rapprochement des trois pouvoirs, de la couronne, des lords, du peuple, que se prépare leur action concertée, que se fait, en un mot, leur équilibre. Cet équilibre est le gouvernement même de l'Angleterre. Si l'on change trop la composition de la Chambre des communes en rendant l'élection trop démocratique, on court le risque de le rompre, et de donner à l'État des impulsions irrégulières en y introduisant des éléments nouveaux. Une fois le principe du bill admis, les conséquences s'en étendent : les changements succéderont aux changements, et la réforme

« d'aujourd'hui en provoquera une autre demain.  
« Alors, peu à peu, le gouvernement passera de la  
« Chambre des communes sur la place publique. Les  
« élus de la démocratie chercheront de quel côté souffle  
« le vent de la multitude pour en suivre les incon-  
« stantes directions, et, livrée à la mobilité populaire,  
« la politique anglaise sortira de ses voies comme la  
« constitution anglaise sera remuée dans ses fonde-  
« ments. »

Étranger, autrement que par ses pensées et ses sollicitudes, aux affaires de son pays, M. Hallam eut une vie remplie de travaux, mais dépourvue d'événements. Quelques voyages en rompirent seuls la studieuse monotonie, et de grandes douleurs en troublerent à plusieurs reprises la douce sérénité. M. Hallam s'était marié assez jeune. Il avait épousé en 1807 la fille ainée du baronnet sir Abraham Elton, du comté de Somerset. De cette union il avait eu onze enfants, dont quatre seulement avaient survécu. Son fils ainé, Arthur-Henry Hallam, faisait sa joie et son orgueil. Doué d'une belle intelligence et de la plus noble figure, ce jeune homme unissait beaucoup de maturité à beaucoup de grâce, et, avec un savoir précoce, il avait une imagination charmante. Il était fiancé à la sœur de son condisciple et de son ami le poète Tennyssion, à qui était réservé, après Wordsworth, le titre de

poète lauréat de l'Angleterre, et qui devait continuer la glorieuse liste sur laquelle étaient inserits depuis trois siècles tant de noms célèbres. Dans l'été de 1855, M. Hallam et son fils visitèrent ensemble l'Allemagne. Ils s'arrêtèrent à Vienne, où le jeune Arthur parut fatigué. Cette fatigue cachait un mal profond qui devait avoir bientôt une issue funeste. Un jour M. Hallam sortit seul en laissant son fils endormi, et, lorsqu'il rentra, il le trouva mort. Il s'était éteint sans agitation et sans souffrance, à la même place où il semblait reposer. Le désolé M. Hallam porta les restes de cet enfant bien-aimé, des bords du Danube sur les bords de la Saverne, au berceau de sa famille, dans le cimetière de l'église de Clavedon, situé sur une colline solitaire qui domine le canal de Bristol.

C'est dans cette sépulture, où il devait être bientôt rejoint par sa mère, par sa sœur, et un peu plus tard par le second de ses frères, qu'Arthur Hallam fut déposé au milieu des regrets de l'affection, des plaintes de la poésie. Celui dont il devait être le frère, Tennyssion, dédia à sa mémoire une suite d'élegies immortelles. Dans une pathétique allusion, le poète s'écrie :

« Le Danube a donné à la Saverne ce cœur qui ne bat plus. Ils l'ont étendu sur la côte riante et à portée  
« d'entendre la vague. »

« Les grands vaisseaux s'avancent vers le port caché  
« sous la colline; mais où est le contact de cette main  
« qui est devenue insensible, et le son de cette voix  
« qui s'est éteinte?

« Brise, brise, brise-toi aux pieds de tes rochers,  
« ô mer! mais la tendre grâce du jour qui est passé  
« ne reviendra plus pour moi...

« Je ne le reverrai plus, jusqu'à ce que soit achevée  
« ma course solitaire, celui qui m'était cher comme  
« une mère l'est à son fils, plus cher pour moi que ne  
« le sont mes propres frères. »

Le père infortuné exhala son affliction dans un écrit qui ne fut pas destiné à devenir public et auquel il donna le titre pieux de *Remains*. Il s'y nourrissait, en effet, des souvenirs de ce fils de ses prédispositions dans une des œuvres les plus touchantes qui aient jamais été consacrées à une affection détruite et à une espérance brisée. Un peu plus tard M. Hallam publiait, en se hâtant, le dernier de ses ouvrages, auquel il se croyait désormais moins en état de donner l'étendue nécessaire et la perfection désirable, et il disait avec une irrésistible tristesse : « J'ai d'autres avertissements de ramasser et de lier mes gerbes, tandis que je le puis encore : ce sont mes années avancées et la réunion dans le ciel de ceux qui m'attendent. »

Quelles étaient ces gerbes que M. Hallam tenait à recueillir pendant qu'il le pouvait encore ? C'était la moisson aussi abondante que variée de tous les fruits du génie humain pendant les derniers siècles. M. Hallam, qui avait porté ses recherches sur les institutions des États, les avait étendues aux opinions des peuples, et, en même temps qu'il avait retracé leur histoire politique, il avait étudié leur histoire littéraire. Il n'avait pas suivi la réorganisation de la société européenne sans examiner avec une curiosité réfléchie et sans s'expliquer avec une sagacité savante la conduite de l'esprit humain à travers les âges et parmi la diversité des nations.

M. Hallam retrace *l'histoire de la littérature de l'Europe pendant le quinzième, le seizième et le dix-septième siècle*, en la faisant précéder d'un examen succinct des idées comme des travaux du moyen âge. Il entre dans cette région ténèbreuse, et il en sort, pour ainsi dire, sous la conduite des deux grands papes Grégoire I<sup>er</sup> et Nicolas V. Le premier, auquel l'esprit chrétien fait prendre en mépris l'esprit profane, détourne le monde de l'étude des lettres et de la culture des sciences, et commence l'ère où la foi sera plus nécessaire que la raison, où l'on croira presque sans penser, et où il n'y aura guère, sur la terre envahie d'autre refuge qu'au-près des autels, et dans la vie bouleversée d'autre

consolation qu'en Dieu. Le second, admirateur de l'antiquité retrouvée, recueille au Vatican l'immense trésor de cinq mille volumes manuscrits, fait élégamment traduire la plupart des ouvrages grecs, encourage les progrès des lettres renaissantes, récompense avec générosité les travaux célèbres, et inaugure l'ère dans laquelle l'esprit, se relevant par le savoir, reprendra peu à peu la domination de l'univers, soumettra tout à ses recherches, étudiera la nature, s'étudiera lui-même, renouvelera l'art, agrandira toutes les connaissances, et en perfectionnant la pensée des hommes améliorera la condition de l'humanité. En plaçant ainsi aux confins de l'antiquité et des temps modernes Grégoire I<sup>er</sup> et Nicolas V, M. Hallam dit avec une heureuse imagination : « Ces « grandes figures, semblables aux statues de la Nuit « et du Matin par Michel-Ange, apparaissent debout « aux deux portes du moyen âge, emblèmes et pré- « curseurs du long sommeil de l'esprit humain et de « son réveil. »

L'ouvrage entrepris par M. Hallam n'était ni de petite dimension, ni d'exécution facile. Il fallait, pendant trois siècles, suivre l'intelligence européenne dans les routes multipliées qu'elle a parcourues, dans les diverses œuvres qu'elle a produites. Comment connaître tout ce qui a été pensé, sentir également le

beau sous toutes les formes, saisir fortement le vrai dans toutes les langues, être en quelque sorte universel par le savoir et le jugement? Si l'on n'omet rien, n'est-il pas à craindre qu'on ne devienne prolix en restant superficiel? Si l'on ne dit pas tout, n'en-court-on pas le reproche d'être incomplet, sans éviter même toujours celui de paraître sec?

M. Hallam n'a pas échappé toujours aux difficultés de ce périlleux sujet, qu'il s'efforça d'embrasser dans un espace restreint en le traitant sous son aspect philosophique. Cependant il est court plus qu'il n'est aride, et il est substantiel dans sa brièveté. Chez lui l'historien aide le critique. Le génie général de l'Europe civilisée, il l'a étudié à fond; le génie particulier de chaque peuple, et, chez chaque peuple, l'apparition des grands hommes qui font de grandes œuvres, souvent il les explique avec sagacité et les caractérise avec justesse. Ce livre considérable, où l'érudition abonde et où le goût ne manque pas, exact malgré son étendue, intéressant malgré sa rapidité, dans lequel, tout en désirant quelquefois des développements plus profonds et des décisions plus fortes, on ne saurait méconnaître la variété des connaissances et l'élévation des vues, est fort instructif pour ceux qui veulent apprendre, et peut même être agréable à ceux qui aiment à se souvenir. Pour les temps qu'il embrasse

et les pays qu'il parcourt, c'est presque l'histoire sommaire de l'esprit humain.

Après la publication de cet ouvrage particulièrement estimé en Angleterre, M. Hallam ne fit plus rien d'important. Il avançait en âge, et il avait atteint, par des succès continus, une haute renommée. Il était l'ornement de plusieurs sociétés savantes qui le comptaient avec orgueil dans leurs rangs. Trésorier de la Société de statistique qu'il avait contribué à fonder en Angleterre, pour recueillir les faits sociaux dont la politique peut s'éclairer et l'histoire se servir ; vice-président en quelque sorte perpétuel de la Société des antiquaires de Londres, aux lointaines recherches de laquelle il concourait par son habile érudition ; membre éminent de la célèbre Société royale des sciences, dont il avait d'abord refusé d'être pensionnaire pour accepter ensuite l'office honoraire et gratuit de son historien, il était glorieux d'appartenir à l'Institut de France par le grand titre d'associé étranger. Lorsqu'il visitait le continent et qu'il traversait notre pays, il assistait à vos séances. Il parut au milieu de vous, en se rendant en Italie, à la veille du dernier malheur qui l'y attendait.

Un seul fils lui restait. Cet enfant de son âge mûr, auquel son vénérable ami, le marquis de Lansdowne, avait servi de père devant l'Église et donné son

deuxième nom, Henry-Fitz-Maurice Hallam, était distingué comme l'avait été Arthur-Henry Hallam, quoique par d'autres mérites non moins rares. Dans sa jeunesse, lorsque ceux de son âge lisaiient Walter Scott ou Byron, lui étudiait Bacon ou se plaisait dans la lecture de Dante. Il avait toujours été le premier dans les examens du collège à Eton et les épreuves de l'Académie à Cambridge. Réservé, réfléchi, d'un caractère doux et grave, d'un esprit solide et orné, sachant les mathématiques aussi bien que l'histoire, instruit dans la science économique et versé dans l'étude des lois, connaissant bien les langues étrangères et parlant à merveille la sienne, ce dernier des Hallam venait d'entrer au barreau, où l'attendaient des succès certains. Il avait été reçu avocat en 1850; et, après avoir suivi pendant l'été les assises du circuit de Londres, il alla dans l'automne rejoindre en Italie son père, qui, sans oublier le fils qu'il avait perdu, semblait renaitre à l'espérance dans le fils qu'il conservait encore. Hélas! cette espérance ne dura point. Par une cruelle fatalité, le voyage de Rome eut une issue aussi funeste pour Henry-Fitz-Maurice Hallam que l'avait eue dix-sept années auparavant le voyage de Vienne pour Henry-Arthur Hallam. Une de ces fièvres terribles qui attaquent le principe même de la vie le saisit soudainement; on voulut, mais en vain, le dérober à ses mor-

telles atteintes, en fuyant vers le nord de l'Italie. Le malheureux jeune homme succomba à Sienne le 25 octobre, et son père, plus malheureux encore, le cœur à jamais sans consolation et la vie désormais sans but, accompagna les restes de son fils à l'église funèbre de Clavedon, où ils furent déposés, le 23 décembre, à côté de ceux de son frère, de sa sœur et de sa mère.

M. Hallam consacra aussi des pages touchantes à la mémoire de Henry-Fitz-Maurice. Ce fut son dernier écrit. Brisé par ce nouveau coup, mais non abattu, il vécut encore quelques années. Enfin, très-avancé en âge, parvenu, ainsi qu'il l'avait lui-même dit de son père, sur les confins des deux vies sans qu'il eût plus rien à désirer de celle-ci et rien à craindre de celle-là, il passa, le 21 janvier 1859, de l'une à l'autre, avec le calme d'un sage et la confiance d'un chrétien.

M. Hallam unissait les plus hautes qualités de l'âme, aux plus solides mérites de l'esprit ; tout ce qu'il était, sa personne même le disait. Grand et d'une belle figure, l'élégante pureté de ses mœurs, la dignité soutenue de son caractère, l'active pénétration d'une forte intelligence, l'équité sans trouble d'un jugement supérieur, sa douceur tout à la fois aimable et ferme, sa tranquille modestie, son invariable droiture, se peignaient sur ses nobles traits. Son front était large

et serein, son œil vif et limpide, et ses lèvres pures et véridiques, qui ne s'étaient jamais ouvertes à rien d'équivoque ou de déloyal, laissaient entrevoir toute la candeur de ses sentiments et toute l'honnêteté de ses idées. Il était du commerce le plus agréable, et la justice rigide qu'il exerçait dans l'histoire se conciliait chez lui avec la pratique assidue de la plus rare bonté dans la vie. Il savait être fort généreux et ne pouvait pas s'empêcher d'être bienfaisant. Dans sa munificence affectueuse il avait doté la fiancée même de son fils, et il était si compatissant qu'on se faisait scrupule de mentionner trop de misères devant lui : il soulageait toutes celles qu'il connaissait. L'homme était aussi révéré que l'écrivain était estimé. A l'illustration que lui avaient donnée ses œuvres, le premier ministre d'Angleterre avait voulu en ajouter une autre, et il avait offert à M. Hallam le titre de baronnet comme une marque de faveur de la couronne pour l'historien qui, dans son temps, honorait le plus son pays. M. Hallam refusa avec une dignité triste : « Mon âge avancé, » écrivit-il, et la perte de ceux qui auraient partagé « ce titre avec moi, me détournent de changer mon « nom. » Il resta avec ce nom simple, mais glorieux, qu'il porta noblement jusqu'à sa quatre-vingt-deuxième année, où, quittant la vie au milieu du respect universel, il laissa ce nom attaché à des monuments qui

ne périront pas, et qui le transmettront avec son honnête et solide éclat à la postérité, auprès de laquelle il demeurera recommandable tant que seront estimées les pures vertus et que seront lu les bons livres.

---



# LORD MACAULAY

## NOTICE

LUE A LA SÉANCE PUBLIQUE ANNUELLE DU 15 JUIN 1865

Messieurs,

Le grand historien anglais dont j'ai à vous entretenir aujourd'hui est venu au monde l'année même où s'ouvrail en quelque sorte le siècle de l'histoire. Il y est venu alors que se développait cette ère féconde en mémorables événements et en prodigieux spectacles, si propres à frapper fortement l'imagination humaine, et, par la vue saisissante du présent, à donner le sens profond du passé. Révolutions dans les

idées des hommes suivies de changements dans la condition des peuples ; deux états sociaux, l'un tirant ses racines de ces siècles lointains où la force avait fait presque uniquement le droit, l'autre s'élançant vers les régions entrevues d'une équité supérieure ; des chocs violents, des bouleversements formidables, l'Europe entière en convulsion ; des trônes tombés et relevés, des pays envahis et délivrés, des institutions détruites et refaites, le continent traversé, occupé, perdu par un conquérant dont la passion avait égaré le génie, et, tandis que ce conquérant, sorti d'une révolution populaire, abattait sous ses coups l'ordre ancien du monde, un gouvernement aristocratique fondé sur la liberté soutenant cet ordre ébranlé par des moyens plus puissants que des armées et avec une constance politique qui devait l'emporter sur l'habileté militaire : en un mot, tout ce qui s'est accompli de nos jours sous les yeux des historiens devait projeter pour eux une vive lumière sur tous les horizons de l'histoire. Inspirés par ces grands spectacles, ils ont pu tout à la fois acquérir la connaissance exacte des faits et reproduire avec force les grandes scènes qui se jouaient sur le théâtre du monde. Habillement ranimées et savamment jugées, les générations qui ont vécu reparaissent alors pour le plaisir et l'instruction des générations présentes.

C'est ainsi qu'a conçu l'histoire l'ingénieux et brillant écrivain, si profondément versé dans la connaissance du temps et du pays qu'il a fait revivre avec une si dramatique exactitude, politique par le jugement, peintre par la couleur, poète par l'art, M. Macaulay, que vous vous êtes associé au moment où son œuvre la plus considérable donnait à sa renommée le plus grand éclat, et dont je vais aujourd'hui rappeler devant vous la noble vie et les glorieux travaux.

Thomas Babington Macaulay naquit, le 25 octobre 1800 à Rothley-Temple, dans le comté de Leicester. Une vieille demeure des anciens Templiers, avec ses vingt-huit fenêtres de front, sa chapelle grise attenant au manoir, son site agréable sur les confins de la forêt de Charnwood, et où se trouvaient conservés de respectables débris des temps passés, des casques qu'avaient portés des guerriers du moyen âge, des épées qui avaient été tirées dans le grand armement de 1588 contre l'invasion projetée de Philippe II, fut le berceau du futur et pittoresque historien. Sa famille était écossaise d'origine et presbytérienne de croyance. Son père avait la foi rigide d'un puritain et la vertu active d'un homme de bien. Zachary Macaulay était, avec son célèbre et pieux ami Wilberforce, l'un

des principaux dans ce parti des saints, comme on l'a appelé, qui pendant plus de trente années a poursuivi l'abolition de la traite des noirs sur la côte d'Afrique et la suppression de l'esclavage dans les colonies. Poussé par le beau désir d'éclairer et de secourir ses semblables, il prit part aux plus bienfaisantes entreprises de son temps. Membre de la Société royale, il s'attacha à répandre l'instruction populaire, fut l'un des fondateurs de l'Université libre de Londres, se fit commissaire de la charité publique et volontaire, se montra surtout champion ardent de la liberté humaine. C'est de lui et à ce sujet que M. Gladstone a dit, dans la chambre des Communes : « Il y avait d'engagé dans cette cause un homme qui était un invisible allié de M. Wilberforce et le pilier de sa force, un homme d'une profonde bienveillance, d'une intelligence vive, d'une infatigable industrie, et de cette nature désintéressée qui se contente de travailler en secret, de céder à d'autres la récompense de la présente renommée et de chercher sa rémunération au delà du tombeau. » La renommée qu'il ne cherchait pas vint le trouver, et il donna la célébrité de sa vertu à un nom que son fils devait entourer de la gloire du talent.

Jusqu'à l'âge de douze ans, l'éducation de Thomas Macaulay se poursuivit à la maison sous les yeux de

ce père attentif, et par les soins surtout de sa mère, femme pieuse et distinguée, qui unissait les ornements du savoir aux dons naturels de l'esprit. Fille d'un quaker, libraire à Bristol, miss Selina Mills avait été élevée par l'habile Hannah More. Cette docte puritaine, qui avait l'attachement de Wilberforce et de Burke, dont Garrick se plaisait à jouer les pièces au théâtre de Drury Lane, qu'ont louée, dans le dernier siècle, Samuel Johnson, au commencement de celui-ci, Walter Scott et Wordsworth, et qui a composé tant d'écrits lus autrefois, oubliés aujourd'hui, n'avait pas été étrangère au mariage de miss Selina Mills, la plus chère de ses élèves, avec Zachary Macaulay, l'un de ses amis les plus respectés.

L'enfant né de cette heureuse union donna bien vite tous les signes d'une supériorité précoce. Il avait une curiosité ardente et une mémoire extraordinaire. Il voulait tout savoir, demandait tout à lire, et, de tout ce qu'il apprenait, il n'oubliait jamais rien. Les grandes scènes de la Bible, le *Voyage du Pèlerin* dans le livre si éloquemment mystique et si poétiquement moral de Bunyan, les contes ravissants des *Mille et une Nuits* qu'il aurait pu réciter d'un bout à l'autre comme Scheherazade, les majestueux poèmes de la *Lusiade* et du *Paradis perdu* qu'il savait par cœur, les créations historiques de Walter Scott qui faisaient ses

délices, étaient ses lectures de préférence. Il réfléchissait déjà en se souvenant, et, dans un âge encore bien tendre, il ne pensait pas sans justesse et il composait même avec art.

En 1812, il était allé passer quelque temps chez Hannah More, qui écrivait à Zachary Macaulay sur son jeune fils Thomas : « Je n'ai jamais vu en lui aucun mauvais penchant, rien excepté les faiblesses et l'ambition qui sont inséparables peut-être de talents si précoces et d'une imagination si vive. Il paraît sincère, vérifique, sensible et affectueux. » Thomas Macaulay avait rencontré là un compagnon un peu plus âgé que lui, qui suivait l'École de Woolwich et se destinait à l'artillerie. Ces deux enfants discutaient ensemble des questions qui paraissaient bien au-dessus de leur esprit, et ils mettaient en parallèle des hommes que jugeait leur hardie inexpérience. « J'ai entendu, ajoutait Hannah More, un débat qui s'était élevé entre eux sur la comparaison du prince Eugène de Savoie et du duc de Marlborough, considérés comme généraux. La masse de lecture que Tom a versée dans ce débat et la masse d'écriture qu'il en a fait sortir sont étonnantes... J'observe un progrès journalier dans le développement de ses facultés intellectuelles. Il tient tout ce qu'il a promis, et promet toujours davantage ; mais ce qu'il y a d'extra-

ordinaire, c'est qu'il a autant de justesse dans son expression que de verve et de vivacité dans son imagination. J'aime beaucoup que, tout en prenant intérêt à tous les événements de notre époque, il n'en reste pas moins écolier ; j'aime à le voir aussi enfantin qu'il est studieux, et ne s'amusant pas moins à faire un pâté de beurre qu'un poème. »

Alors cependant, le jeune Macaulay construisait plus souvent encore des poèmes que des pâtes de beurre. Tout dans son esprit se tournait en poésie, et, chose surprenante, il avait déjà le goût de l'histoire et de la politique. Il entremêlait une adresse historique à Milton à des vers sur les grands événements contemporains. Il composait, en 1812, un poème sur Moscou, comme il devait en faire un en 1815 sur Waterloo, et en 1815, après la funèbre retraite de Russie et le désastre accablant de Leipsick, à la veille du succès de son pays, il recommandait à l'Angleterre la mémoire de l'opiniâtre champion de sa cause, du second Pitt, qui avait succombé dans la lutte sans jamais désespérer de la victoire. Ces vers, tout à fait anglais par l'ambition comme par les sentiments, ne sont pas d'un jeune homme de treize ans. Je ne saurais m'empêcher de les donner ici, dans une prose qui ne peut que les affaiblir, moins pour montrer le caractère de sa poésie que la portée de son esprit.

« O Angleterre, île bien-aimée, lorsque les annales  
 « de ton histoire rediront les exploits de tes enfants,  
 « lorsque les accords des poëtes célébreront ta gloire  
 « et les succès obtenus par ta constance et ta va-  
 « leur ;

« Lorsque l'olivier et le palmier seront tressés pour  
 « ta couronne, lorsque tes arts, ta renommée, ton com-  
 « merce se seront agrandis, lorsque tes bras auront  
 « atteint les plus lointains rivages, que tu posséderas  
 « les triomphes de la guerre et les félicités de la  
 « paix ;

« Lorsque l'Océan, dont les flots t'entourent comme  
 « un rempart, portera tes ordres sur toutes les côtes  
 « de l'univers et que les bornes de la nature de-  
 « viendront celles de ton empire.....

« Souviens-toi de l'homme qui, dans la détresse et  
 « le danger, alors que ta gloire était évanouie et ton  
 « esprit abattu, quand tes espérances avaient été ren-  
 « versées par les armes de l'étranger et que tes ban-  
 « nières flottaient sous les dômes de l'ennemi,

« S'avança au milieu de cette tempête d'incertitudes  
 « et de désastres, sans assistance et seul, pour affronter  
 « le péril, soutint ta cause et tes droits, t'empêcha  
 « d'être conquise et t'aida à te sauver. »

Il fallut donner enfin à ce merveilleux enfant l'in-

struction régulière et forte qui se recevait dans les écoles et dans les Universités d'Angleterre. Envoyé tour à tour chez un M. Pritchard à Clapham, et auprès du révérend M. Preston, à Shelford, il alla, vers l'âge de dix-huit ans, faire ses études et prendre ses grades universitaires à Cambridge. Il y fut agrégé au collège de la Trinité, fondé par Henri VIII, et où les connaissances classiques les plus abondantes fortifièrent en lui les dons les plus heureux de l'esprit. Dès la première année, il obtint la distinction la plus enviée parmi les plus hautes récompenses de l'Université, la médaille d'or du chancelier, qu'il reçut solennellement des mains du due de Gloucester pour son poème sur *Pompéi*. Il ne remporta pas seulement les prix de l'école, il conquit ces riches prébendes de l'Université qui, sous le nom de *Scholarship* et de *Fellowship*, donnent à leur victorieux possesseur, la première, le moyen de poursuivre sans frais ses études ; la seconde, acquise au terme de la carrière académique, la facilité d'attendre les succès et les gains dans une autre carrière.

Après six années de travaux féconds, Macaulay quitta l'Université tout rempli de son savoir et tout chargé de ses honneurs. Il était devenu un lettré accompli. Mais les lettres, qui commençaient sa célébrité, ne lui donnaient point un état. Il en chercha tout d'abord un au barreau et consacra plusieurs années à la connaissance

fort compliquée des lois. Il avait étudié méthodiquement l'art oratoire à Cambridge, il étudia solidement le droit anglais à Londres. Il suivit, comme avocat, le circuit du Nord, aux assises duquel se rendaient à cette époque les hommes les plus éminents du barreau. Il n'y parut pas longtemps et n'y plaida pas beaucoup; une seule et fort petite cause lui fut confiée dans la quatrième session. Il s'agissait d'un vol de poules, dont il parlait fort plaisamment dix ans plus tard à Calcutta, en souhaitant aux avocats de l'Inde d'autres succès que les siens. Habitué jusque-là à réussir en tout et vite, il s'étonna sans doute de réussir au barreau si peu et si lentement. Aussi quitta-t-il la plaidoirie qui n'abondait point, pour la littérature où il devait exceller, et pour la politique où l'attendait une des premières places, sinon parmi les plus habiles, du moins parmi les plus éloquents.

Il avait déjà publié des écrits fort remarqués dans un recueil appelé le *Quarterly Magazine* de *Knight*, lorsqu'il inséra dans la *Revue d'Edimbourg*, en ce moment si célèbre et dont il accrut encore la renommée, ses grands *Essais* sur Milton et sur Machiavel. Le premier de ces deux essais est politique non moins que littéraire. L'auteur du *Paradis perdu*, inspiré par la Bible et la Révolution, l'altier adversaire des despotes Stuarts, le glorieux aveugle qui, sous la restaura-

ration des fils du roi dont il n'avait pas craint de justifier la mort tragique, composa, dans sa retraite disgraciée et pauvre, ces chants sublimes qui ont fait de lui l'un des plus grands poètes de l'Angleterre, trouva dans Macaulay un historien et un appréciateur également enthousiastes. Le descendant encore exalté des puritains, l'ami alors un peu outré de la révolution anglaise, le jeune Macaulay raconta la vie agitée de Milton et célébra son génie austère, avec une effervescence tout à fait lyrique, dans une œuvre remplie d'idées fortes et de beautés éblouissantes, mais quelquefois un peu déparée par la hardiesse trop violemment des jugements et la pompe trop continue du langage. Moins oratoire, l'essai sur Machiavel se recommandait par de pénétrantes appréciations et des vues où l'éclat se mêlait à la profondeur. C'est ainsi que M. Macaulay commença particulièrement sur des époques et des personnages considérables de l'Angleterre, à partir du règne d'Élisabeth jusqu'au règne de Georges III, depuis Burleigh et Bacon jusqu'aux deux Pitt, en y comprenant et J. Hampden, et W. Temple, et Addison et Walpole, cette série variée de belles études historiques et littéraires dans lesquelles il a semé tant d'ingénieux aperçus, porté des jugements si délicats et si fermes, répandu des théories saines et hautes, où l'imagination se montre souvent, l'esprit ne manque jamais, la pen-

sée éclate et le talent abonde. D'un ordre élevé et d'une exécution originale, ces études, qui ont fait appeler M. Macaulay dans son pays, par une expression inusitée dans le nôtre, le *Prince des essayistes*, sont des morceaux rares de littérature et d'histoire. M. Macaulay, y déployant un savoir non moins étendu que précis, montre les temps tout comme il caractérise les œuvres, peint les mœurs aussi bien qu'il juge les hommes, et considère d'une vue fine les événements qu'il raconte d'une manière attrayante. Il met dans ces compositions un art qui n'est que l'habileté de l'intelligence arrangeant tout ce qu'elle anime, et dans son style un agrément varié qui laisse à tout ce qu'il exprime son charme particulier.

De la vie littéraire, M. Macaulay passa bientôt dans la vie politique ; le rédacteur très-remarqué de la *Revue d'Edimbourg* devint membre du parlement d'Angleterre. Il entra dans la chambre des Communes par la porte étroite d'un bourg pourri. Le souvenir de ses succès à Cambridge, l'effet de ses récents écrits dans la *Revue d'Edimbourg*, l'ardeur manifestée de ses libérales opinions, le recommandèrent aux chefs des whigs comme un précieux auxiliaire de leur cause depuis quarante ans vaincue et sur le point de redevenir victorieuse. Sous le noble patronage du marquis de Lansdowne, qui disposait du bourg de Clane, il obtint, en

janvier 1850, un siège dans cette chambre des Communes où il devait acquérir bien vite une grande célébrité oratoire.

Lorsqu'il y parut, la longue domination des tories approchait de son terme. Les beaux principes d'ordre social que le dix-huitième siècle avait fait prévaloir dans les esprits et que la révolution française avait eu pour objet de faire prévaloir dans les institutions, avaient été un moment compromis en France et arrêtés en Europe par la violence de la lutte ; mais ici bientôt, là un peu plus tard, à la fin partout, ils devaient ou doivent successivement se répandre et s'établir. Ainsi la tolérance religieuse envers tous ceux qui priaient Dieu différemment dans le même pays, l'égalité civile de tous ceux qui étaient nés sur le même sol, la liberté politique pour tous ceux qui comptaient la même nation, en un mot, le vœu public introduit dans le gouvernement, la justice réglant la loi et la loi dominant l'État : voilà ce que le monde est destiné à voir pour le bien des hommes et l'honneur des sociétés.

L'Angleterre qui avait devancé tous les autres peuples dans la voie des institutions libres, avec beaucoup de droits politiques n'offrait pas assez d'équité sociale. Depuis plus de deux siècles une grande croyance avait été civillement proscriite et un vaste royaume durement asservi. La générosité des esprits et le cri du temps

venaient enfin d'arracher aux tories, qui en avaient été jusqu'alors les opiniâtres adversaires, l'émancipation des catholiques et des Irlandais replacés sous la loi commune et admis dans le parlement national. Mais la constitution électorale du moyen âge subsistait encore. Cent sept bourgs, dont les deux tiers n'avaient pas deux mille habitants, envoyaient deux cent treize députés à la chambre des Communes, tandis que vingt-sept villes considérables, dont plusieurs avaient au delà de cent mille âmes de population, n'y avaient pas de représentants. Beaucoup de lois se ressentaient des mêmes imperfections. Le moment était venu d'étendre la réforme à l'Angleterre, qui avait dans le mécanisme de son gouvernement un instrument propre à l'opérer sans trouble et le parti whig pour l'accomplir sans excès.

Ce parti, attaché aux progrès publics, resté toujours libéral malgré les longues disgrâces de la liberté, arriva aux affaires après la révolution de Juillet 1830. En prenant possession du pouvoir, il réalisa dans le gouvernement ce qu'il avait longtemps réclamé dans l'opposition. Il présenta d'abord ce fameux bill de réforme dont la discussion dura deux ans, qui devait apprêter le régime électoral de l'Angleterre à son état moderne, accorder de nombreux délégués à des villes populeuses créées ou agrandies par l'industrie et

le commerce, depuis les temps reculés des anciennes convocations, accroître considérablement les mandataires des comtés, et, réduisant pour l'aristocratie l'exercice d'un droit qu'il étendait pour le peuple, introduire un élément démocratique dans le parlement et faire de la chambre des Communes, où se décernait et se retirait le pouvoir, non plus la délégation trop dépendante de la haute noblesse, mais la représentation de la généralité du pays.

Dans cette solennelle et longue discussion, M. Macaulay, qui avait déjà fait, quelques mois auparavant, son discours de début de la manière la plus distinguée, parla souvent et éloquemment. Il prononça cinq discours successifs, tous dignes d'être conservés. En ne tenant compte que de son magnifique talent qui l'a fait comparer à Burke, on peut dire avec vérité qu'il se plaça par sa verve, sa fécondité, son élévation, sa puissance, au rang des grands orateurs politiques. Il entre vivement dans son sujet et s'en empare. Son argumentation est pressante bien que pompeuse, ferme en même temps qu'oratoire. Dans ses phrases courtes ou pleines, incisives ou harmonieuses, il n'omet rien de ce qui ferait défaut à la démonstration, et ne se livre à aucun développement qui ralentirait l'intérêt. Il n'abuse pas plus de l'histoire dont il invoque à propos les puissants témoignages, que de l'éloquence dont les traits heureux lui

servent à frapper des coups certains. Ses discours, très-étudiés, semblent conçus au moment même où ils sont prononcés : ils ont la perfection du travail et le mouvement de l'improvisation, et ils unissent l'élégance réfléchie à la liberté soudaine.

Dès qu'il parlait, whigs et tories accourraient sur les banes de la chambre pour l'entendre. Sans avoir les qualités extérieures de l'orateur, il produisait de grands effets oratoires. Tout le monde s'accordait à le reconnaître. Sur un corps assez massif, c'est ainsi qu'on le dépeignait, se dressait sa tête forte et expressive. Ses pieds immobiles restaient comme attachés au sol. Son bras gauche était jeté derrière lui, et de son bras droit, par quelques gestes saccadés, il semblait pousser ses paroles au dehors. C'est dans cette rigide attitude, et avec un accent d'abord grave, qu'il commençait ces discours fleuris mais ardents, amples mais impétueux, qui prenaient peu à peu un mouvement irrésistible. Alors c'était comme un torrent d'idées fortes, de faits saisissants, de considérations habiles, de sentiments généreux, de raisonnements serrés, d'images éclatantes qui roulaient ensemble sans confusion et emportaient tout dans leur cours. Ses auditeurs, parmi lesquels il comptait autant d'adversaires que de partisans, le suivaient saisis ou ravis, et il obtenait, de l'assentiment charmé des uns pour ses idées, des applaudissements

qu'il arrachait à l'admiration des autres pour ses talents.

Heureux d'être entré au parlement alors qu'une sorte de révolution civile s'accomplissait en Angleterre sous une forme légale, M. Macaulay a pu appliquer à de grands objets ses dons oratoires. Les discours nombreux et entraînants qu'il prononça au sujet de la constitution électorale et de la réforme; le beau discours qu'il fit sur l'émancipation des juifs, afin que les bienfaits de l'égalité politique s'étendissent à tout le monde et qu'il n'y eût plus de sujets anglais qui ne fussent pas citoyens anglais; l'énergique discours par lequel il combattit le rappel de l'union de l'Irlande, qu'il ne voulait pas plus séparée qu'opprimée; le discours tout à la fois resplendissant et habile sur l'état, le gouvernement, et la législation de l'Inde qui frappa à tel point deux juges expérimentés de l'éloquence parlementaire, le président de la chambre des Communes et le tribun O'Connel, qu'ils déclarèrent l'un et l'autre n'avoir jamais rien entendu de si magnifique; tant d'autres discours relatifs à des questions d'une haute portée ou d'un grand intérêt, à des guerres dans l'extrême Orient ou à des matières économiques, à la conduite politique du gouvernement ou à l'instruction améliorée du peuple, à la protection des lettres ou à la dotation du séminaire catholique de Maynooth, à la présence de

certains juges dans la chambre des Communes ou au suffrage universel réclamé par les chartistes, et qu'il repoussait pour l'Angleterre au nom de la liberté comme du bon sens : tous ces discours, si goûtés alors de ceux qui les entendirent, plaisent encore aujourd'hui à ceux qui les lisent. Réunies en volume, ces harangues politiques, dont l'art a fait des œuvres littéraires, survivront aux occasions qui les ont inspirées, au temps qui les a produites, par l'éternelle beauté du langage et le charme perpétué de l'éloquence.

Il y eut dans l'existence oratoire de Macaulay une interruption longue, mais volontaire. Il cessa, durant cinq années, de faire des discours en Angleterre pour aller faire un code dans l'Inde. Après le laborieux triomphe du bill électoral, la cité manufacturière de Leeds, appelée pour la première fois à envoyer des députés à la chambre des Communes, l'avait choisi comme son représentant. C'était le témoignage de gratitude non moins que d'admiration d'une grande ville envers un grand talent. Ce talent, si utile aux autres, ne lui avait pas été inutile à lui-même. Devenu d'abord *commissaire du Bureau des faillites*, il avait été ensuite pourvu d'une charge importante par le ministère whig qui l'avait nommé *Secrétaire du Bureau de contrôle*. Le Bureau de contrôle représentait le Parlement et la Couronne auprès de la compagnie des Indes Orien-

tales, république de marchands et de souverains alors en possession de l'empire du Grand Mogol. Cet empire immense, qui s'étendait du cap Comorin et des bouches du Gange jusqu'aux montagnes de l'Himalaya, et qu'habitaient cent cinquante millions d'hommes divers de race, de langage, de croyance, de lois, était encore régi, du fond de la Cité de Londres, par trente directeurs élus qui nommaient le gouverneur général, choisissaient le conseil suprême, désignaient les employés, déléguaien t les juges, brevetaient les officiers, percevaient les revenus, pensionnaient les nababs dépouillés de leurs États, les rois et les empereurs descendus de leurs trônes, et administraient de près, par leurs agents, la vaste contrée qu'ils gouvernaient de loin par leurs décisions. Cette souveraineté, successivement réduite en attendant qu'elle fut supprimée, le Bureau de contrôle placé auprès de la Compagnie pour la surveiller au nom de l'État, la fit affaiblir par le Parlement au renouvellement de la charte de la Compagnie, en 1853. Le bill qu'il proposa, et que soutint avec éloquence M. Macaulay, détruisait pour elle le monopole commercial et amoindrisait sa puissance politique. Il confiait à des agents plus éprouvés et mieux instruits la direction de l'Inde, à laquelle il devait être donné de meilleures lois.

L'œuvre de civilisation et de droit proposée par le

bill, M. Macaulay fut chargé de l'accomplir. Nommé cinquième membre du conseil suprême de l'Inde, il reçut la mission de composer un code perfectionné qui la régirait tout entière. En février 1854, M. Macaulay se démit de son mandat de député, et, prenant congé des électeurs de Leeds, il leur dit : « En Asie, comme en Europe, les principes qui m'ont concilié votre faveur seront constamment présents à mon esprit. Lorsque je ferai des lois pour une race conquise à laquelle les bienfaits de notre constitution ne peuvent pas être étendus encore avec sûreté, et à laquelle est inconnue la bénigne influence de notre religion, je n'oublierai jamais que j'ai été élu législateur par les voix non contraintes et non corrompues d'un peuple libre, éclairé et chrétien. »

Il tint dans l'Inde ces beaux engagements pris en Angleterre. Dans le conseil suprême où il représentait l'autorité législative, par le conseil d'instruction publique qu'il consentit à diriger, avec la commission spéciale dont il avait la présidence et qui était chargée de codifier les lois du pays en les améliorant, il se consacra aux œuvres les plus utiles comme les plus généreuses. La presse soustraite à la censure, dégagée de ses restrictions, fut rendue entièrement libre. Des fonds considérables furent employés, non-seulement aux études du sanscrit et à la publication des livres orientaux,

ce qui profitait à l'érudition de l'Europe, mais à l'enseignement des indigènes dans les langues et les sciences européennes, ce qui devait servir à l'éducation de l'Inde. M. Macaulay traça lui même la voie dans laquelle les Hindous étaient appelés à marcher afin d'acquérir peu à peu le bienfaisant savoir de l'Occident, de s'élever à ses lumières morales, et d'aider ainsi le peuple dominateur à civiliser en l'éclairant le peuple que la victoire et la Providence lui avaient soumis et du sort duquel, selon les paroles de M. Macaulay, il était responsable devant les hommes et devant Dieu.

Mais le résultat le plus considérable de son séjour dans l'Inde fut la préparation d'une loi pénale uniforme. Jusque-là, un corps judiciaire chrétien rendait la justice dans tout le pays et à toutes les populations d'après un système de droit criminel fondé sur le code à moitié barbare des mahométans, sur le code tout à la fois informe et inique des Hindous, et sur le livre des statuts britanniques qui conservait encore les duretés sanguinaires du moyen âge. Secondé par deux habiles jurisconsultes d'Angleterre et par deux habitants expérimentés de l'Inde dans l'élaboration de la nouvelle loi, M. Macaulay s'inspira de l'esprit du temps sans oublier la condition du pays ; il adopta à bien des égards les principes équitables de nos lois françaises, fruits des plus nobles

comme des plus humaines pensées ; et, classant avec justesse les offenses, proportionnant les peines avec équité, voulant pour tout ce qui habitait la même contrée l'égalité devant la même justice, n'admettant pas qu'il y eût des priviléges de caste dans le crime et une aristocratie de race dans les juridictions, il donna à la colonie une législation supérieure, sous bien des rapports, à la législation de la métropole.

Cette œuvre conserve, dans son esprit et dans sa rédaction, l'empreinte des idées et du talent de M. Macaulay. Vingt-six chapitres la composent. L'ordre en est simple, les qualifications des actes y sont précises, les délits aussi clairement déterminés que sagelement poursuivis. Dans ce code, le nouveau principe de la justice rétributive préside à tout, le sentiment de la vieille vengeance pénale ne paraît nulle part. Il n'y a aucun oubli des manières si malheureusement variées, soit parmi les hommes en général, soit dans l'Inde en particulier, dont il peut être porté atteinte aux droits de l'État et à ceux des individus, aux propriétés et aux personnes, à la sûreté commune, à la morale publique, à l'intérêt privé, et il n'y a aucun excès dans la punition. L'infraction est frappée d'un châtiment qui lui est proportionné, où la mesure se trouve sans que la faiblesse s'y montre, où la justice ne touche jamais à l'inhumanité. La peine

de mort, loin d'être prodiguée comme elle l'était encore dans la législation de l'Angleterre, était restreinte aux cas de meurtre. Celui qui avait disposé de la vie d'un autre perdait justement la sienne, et il expiait par sa mort la mort qu'il avait causée. Aux offenses les plus graves, après le meurtre, était appliquée : pour les Hindous, la transportation au delà de l'*eau noire*, ainsi qu'ils appelaient l'Océan dans leur terreur, et pour les Anglais le bannissement avec captivité. La peine du pilori était supprimée, comme sans effet sur celui qui avait perdu tout sentiment de honte, et d'un effet dégradant sur celui qui conservait encore quelque sentiment d'honneur.

Adopté par le gouverneur et le conseil suprême de l'Inde, approuvé dans les trois présidences de Calcutta, de Madras et de Bombay, ce code est un remarquable travail de législation générale et de législation locale. Cependant l'une de ses dispositions fut appelée le *Black Act*, l'acte noir, par quelques Anglais peu favorables à l'égalité devant la justice entre les maîtres et les sujets, et que d'orgueilleux préjugés de race et de domination rendaient hostiles aux innovations généreuses et humaines qui rapprochaient trop, selon eux, les vaincus des conquérants. Après avoir subi de longues attaques et des dédains immémorités, ce code est aujourd'hui promulgué, avec de lé-

gers changements, comme la loi des territoires britanniques dans l'extrême Orient, à l'avantage de la justice, au profit de la civilisation, pour le bien de l'Inde et l'honneur de l'Angleterre.

La mission de M. Macaulay était achevée, et un peu avant le terme des quatre années qu'il devait passer en Asie, il revint en Europe. Poursuivi de quelques haineuses claumeurs, il emportait aussi de douces satisfactions. Il avait été fidèle aux plus nobles sentiments, il avait suivi ses invariables principes, il avait fait du bien à des hommes, ses semblables, qu'il avait voulu améliorer par l'instruction et relever par la justice, et après s'être montré généreux, il était en quelque sorte riche. On n'allait pas dans l'Inde pour rien. Sur les quinze mille livres sterling ou trois cent soixante-quinze mille francs qu'il touchait chaque année comme membre du conseil suprême et président de la commission législative, il avait pu, tout en vivant selon les convenances orientales, économiser une modeste mais suffisante fortune. S'il rapportait de l'Inde le précieux trésor qui devait assurer à l'homme de talent son indépendance, il en rapportait des ouvrages plus précieux encore qui devaient commencer la renommée de l'historien. Au nombre des travaux qu'il avait préparés sur les bords du Gange se trouvaient les deux vastes et admirables bio-

graphies de lord Robert Clive et de Warren Hastings, auxquels l'Angleterre était redevable de la possession de l'Inde. Sous les couleurs les plus vives en même temps que les plus vraies, mêlant d'une manière heureuse les particularités bien saisies de la vie aux grandeurs magnifiquement rendues de l'histoire, M. Macaulay avait exposé l'existence singulière et les entreprises extraordinaires de ces deux commis de la factorerie de Madras que la fortune et leur génie avaient transformés en capitaines et en fondateurs d'État, et qui tour à tour avaient abattu, au moyen de la guerre et de la politique, l'empire du Grand Mogol dans l'Hindostan, où ils avaient établi de plus en plus l'empire de l'Angleterre, en y commandant, le premier au nom, le second à la place des descendants affaiblis et dépossédés de Timour et d'Aureng-Zeb. Lord Clive et Warren Hastings, ces deux sortes de grands hommes d'un esprit si intrépide, d'un caractère si impérieux, d'une gloire si mêlée, moitié conquérants, moitié organisateurs, ayant uni la perfidie à la victoire et la rapacité à la domination, après avoir eu l'Inde pour splendide théâtre de leurs aventures, avaient pour brillant historien Macaulay, qui retracait en même temps les progrès de la puissance anglaise en Asie, sous la forme la plus attrayante, dans deux véritables chefs-d'œuvre.

Ces graves études de politique et d'histoire n'occupaient pas seules Macaulay. Il composait toutes sortes de vers. Tantôt il traitait poétiquement des sujets réels, tantôt il mettait en ballades de pures imaginations, tantôt il publiait, avec une verve amusante, des pièces politiques auxquelles il n'attachait pas même son nom. Un jour, mais quelque temps avant cette époque, il faisait chez le poète Rogers l'un de ces agréables déjeuners qui réunissaient fréquemment autour d'une table égayée beaucoup de charmants causeurs et de célèbres convives. Au nombre de ces derniers étaient Moore et Campbell. Campbell, en causant, cita quelques vers d'un joli poème qui avait paru dans le *Times*, et, s'adressant à Moore d'un air significatif : — « Vous devez, » lui dit-il, « connaître ces vers ? — Je n'en suis pas l'auteur, » répondit Moore. — « Chacun pourtant vous les attribue. — Je n'y suis pour rien, je vous assure, » ajouta Moore. Alors Macaulay, rompant le silence, qu'il ne gardait jamais longtemps dans de semblables réunions, dit : « Ils sont de moi, » et il les récita aux convives qui les lui demandèrent. Moore parla aussitôt d'une autre pièce, à son gré bien supérieure encore et un peu mordante, sur la candidature de Banks à Cambridge, dont il s'était fort égayé et dont il avait en vain recherché l'auteur. « Elle est également de

moi, » reprit Macaulay. — « Nous découvrîmes ainsi, » ajoute Moore dans ses Mémoires, « une nouvelle et puissante faculté qui s'unissait chez Macaulay à l'abondance variée de talent que nous lui connaissions déjà. »

A tous ses mérites il joignait l'agrément de la conversation la plus intéressante comme la plus animée. Il était surtout un conteur charmant et intarissable. Dans ses entretiens, qui tournaient fréquemment au monologue, il ne se lassait pas de parler de tout ce qu'il avait appris, avec un attrait auquel ajoutait son imagination. Ceux qui l'écoutaient n'étaient certainement pas tentés de s'en plaindre. Cependant, comme il contint un peu plus sa verve, après être revenu de l'Inde, le spirituel Sydney Smith dit assez plaisamment : « J'ai remarqué en Macaulay, depuis son retour, quelques éclairs de silence. » Ce n'étaient que des éclairs. Dinant à cette époque à Bowood chez le marquis de Lansdowne avec une société aimable et choisie dont faisaient partie Moore, Rogers et lord John Russell, Macaulay prodigua les trésors de son savoir et de son esprit, presque sans discontinuité. « Le dîner et la soirée, » écrivait Moore dans son journal, « ont été très-agréables. Macaulay a été prodigieux. Jamais peut-être on n'a uni un si grand talent à une si merveilleuse mémoire. Pour tenter de

rappeler ce qu'il a dit, il faudrait être aussi bien doué que lui-même. »

Macaulay eut alors une fantaisie savante. Il fut ramené à la poésie sans s'éloigner précisément de l'histoire. Il fit un voyage en Italie. Ses classiques souvenirs s'y ranimèrent et son imagination, secondée par son érudition, lui inspira des vers légendaires qu'il intitula *Lais de l'ancienne Rome*. Il composa ainsi de petits poèmes archaïques, sur le combat des Horaces au temps des rois, sur la tragique aventure de Virginie au temps des décembres, sur la bataille du lac Régnille célébrée à la fête de Castor et de Pollux, sur la prophétie de Capys chantée au banquet du Capitole, lorsque le consul Curius Dentatus y triompha du roi Pyrrhus. Ces hardies imitations de chants perdus depuis plus de vingt siècles, que le savant et hasardeux Niebuhr considérait comme les sources cachées des premières décades de Tite Live, sans avoir la vraisemblance de la langue, sans donner l'illusion de la réalité, étaient comme traversés par un souffle des vieux temps et offraient quelque chose de la rude poésie des sujets primitifs.

Au moment où il publiait ce volume de vers en Angleterre, M. Macaulay était rentré au Parlement ; il était même arrivé aux affaires. En 1839, les électeurs principaux du pays de ses ancêtres, fiers d'un

compatriote qui entourait de tant d'éclat un nom écossais, les électeurs d'Édimbourg l'envoyèrent à la Chambre des communes, et le parti des whigs, alors au pouvoir, l'appela dans le ministère. Pendant huit années encore il siégea dans le Parlement, et deux fois il fit partie du cabinet comme secrétaire d'État de la guerre et comme payeur général des forces publiques, la première sous lord Melbourne, la seconde sous lord John Russell. Il conserva sa renommée d'orateur, et il se montra un politique capable. Dans le gouvernement aussi bien que dans l'opposition, ses discours et ses votes furent consacrés à toutes les heureuses améliorations sociales opérées de son temps, favorables à toutes les mesures que prirent soit les whigs soit les tories dans l'intérêt de la liberté ou de l'État.

Il déploya sa courageuse équité dans une occasion mémorable. Au nombre des actes que le chef des tories, sir Robert Peel, proposa au Parlement avec une inconséquence habile et auxquels M. Macaulay adhéra avec une logique libérale, se trouvait le bill en faveur du séminaire catholique de Maynooth. Il s'agissait d'allouer une dotation à ce séminaire pour y éléver des prêtres irlandais qui y prendraient, on l'espérait du moins, des sentiments plus patriotiques qu'en allant recevoir leur instruction religieuse dans

une école étrangère. M. Macaulay non-seulement vota la dotation, mais il la soutint de son éloquente parole. « Au bill proposé, dit-il noblement, et à tout autre bill qui me paraîtra conçu dans l'intention de faire de la Grande-Bretagne et de l'Irlande un royaume uni, je donnerai mon appui. Je le donnerai sans égard au blâme que je puis rencontrer, sans égard au risque que je cours de perdre mon siège au Parlement. Un blâme ainsi gagné, je ne dois pas hésiter à l'encourir; quant à mon siège au Parlement, je ne veux pas le garder par une ignominieuse faiblesse, et je suis sûr que je ne peux jamais le perdre pour une plus honorable cause. » Il le perdit en effet bientôt : en souscrivant aux dépenses de l'éducation catholique, il s'attira les rigueurs de l'intolérance protestante.

Aux élections générales de 1847, M. Macaulay succomba à Édimbourg sous une coalition des vieux dissidents religieux et des sectateurs de l'Église libre d'Écosse, qui ne lui pardonnaient pas son vote pour le séminaire de Maynooth, des radicaux qui l'avaient trouvé trop conservateur, des tories qui le trouvaient trop libéral. Le soir de ce revers, qui devait avoir pour lui des suites immortelles, les pensées de l'homme politique dégoûté se tournèrent vers les souvenirs de sa jeunesse, le lieu de sa naissance et la glorieuse

vocation de son esprit. Il composa alors un petit poème où se laisse voir, en ce moment décisif, l'état agité de son âme, et s'annoncent avec grandeur ses projets :

« Le jour, dit-il, du tumulte, de la lutte, de la défaite était passé.

« Il était passé avec ses fatigues, ses querelles, ses mépris, ses ennuis.

« Je m'endormis, et, dans mon sommeil, je ne vis plus qu'une chambre dans un vieux manoir, depuis longtemps non visitée. »

Il conte ensuite la poétique histoire des fées qui apparurent dans cette chambre le jour de sa naissance. Les rayons de la lune tombaient en plein sur le berceau où, vêtu de blanc, l'enfant goûtait le premier et doux sommeil de la vie. Les reines des fées, sorties de l'ombre, s'approchèrent de lui et d'un pas tranquille disparurent aussitôt dans l'obscurité. La reine du gain s'évanouit nonchalamment sans lui jeter un regard ; la reine de la mode ne montra qu'un froid dédain ; la reine du plaisir laissa à peine tomber une feuille de rose ; la reine du pouvoir passa fièrement la tête couronnée de pierreries. A la fin parut une fée plus puissante et meilleure que les autres.

« La glorieuse dame, avec ses yeux de lumière  
 « et les lauriers qui entouraient son noble front,  
 « veilla cette nuit auprès du berceau, faisant entendre, dans une musique étrange, ces douces chantons :

« Oui, mon bien-aimé, laisse-les partir et se dérober à l'envi ; oui, laisse-les partir ; laisse le Gain, la Mode, le Plaisir, le Pouvoir, tous ces esprits affairés qui règnent dans les basses sphères et sur l'heure qui passe, retourner vers leur domaine.

« Sans aucun envieux regret, et sans aucun anxieux désir, abandonne les basses sphères et l'heure qui passe. A moi est le monde de la pensée, à moi est le monde de l'imagination, à moi est tout le passé, à moi est tout l'avenir.

« La fortune qui, dans ses jeux, met le puissant à bas, l'âge qui change en repentirs les plaisirs de la jeunesse, laissent inaltérables les dons que j'accorde, le sentiment du beau et l'amour du vrai. »

Se présentant comme la consolatrice du génie dans le malheur, elle lui disait :

« C'est moi qui vins m'asseoir à côté de Bacon, lorsque, au jour de sa honte, il comparut devant ses juges assombris ; c'est moi qui, sur le rivage lointain de l'exil, calmaï les nuits sans sommeil de Clas-

« rendon ; c'est moi qui portai la sagesse et le cou-  
« rage à Walter Raleigh dans la solitude de sa prison ;  
« c'est moi qui éclairai les ténèbres de l'aveugle Mil-  
« ton, avec la flamme descendue du trône de l'Éter-  
« nel. »

Le fortifiant à son tour dans sa disgrâce heureuse, elle ajoute :

« Toi, lorsque les amis reviennent pâles, lorsque  
« les traîtres désertent, lorsque, attaqué avec violence,  
« ton esprit, justement fier d'avoir aimé la vérité, la  
« paix, la liberté, la miséricorde, affronte une Église  
« hargneuse et une multitude insensée ;

« Au milieu du bruit de toutes les choses cruelles et  
« viles, les hurlements de la haine, les siffllements de  
« l'envie, les mugissements de la folie, songe à moi,  
« et, avec un dédaigneux sourire, vois passer les ri-  
« chesses, les jouets, les flatteries ;

« Oui, ils doivent passer; ne le trouve pas étrange :  
« ils vont et viennent, comme vont et viennent les flots  
« de la mer. Laisse-les venir et aller : toi, au milieu  
« de tous les changements, fixe un ferme regard sur  
« la vertu et sur moi. »

Ce ferme regard qui ne s'était jamais détourné de l'honnêteté, ne se détourna plus de l'histoire. M. Macaulay avait sur la manière d'écrire l'histoire des

théories qu'il avait depuis longtemps exposées et qu'il essaya alors de réaliser. L'historien devait, suivant lui, offrir tout ensemble le spectacle et l'appréciation des choses passées; reproduire les événements avec une imagination assez puissante pour rendre ses récits animés et pittoresques, sans y ajouter rien de son invention; juger les faits avec une haute raison, en profond et ingénieux penseur, sans les soumettre à ses hypothèses. Il trouvait qu'en général, parmi les historiens, les uns avaient failli dans la partie narrative, les autres dans la partie philosophique de l'histoire, et il ajoutait : « Être réellement un grand historien est peut-être la plus grande des gloires intellectuelles. »

La gloire si difficile de grand historien, l'a-t-il obtenue? il l'a recherchée, et l'on peut dire méritée, en appliquant un grand talent à un grand sujet. Son ouvrage est consacré à l'histoire d'Angleterre durant la restauration des Stuarts et sous le règne de Guillaume III, époque si mémorable pour son pays, et si instructive pour tous les autres. C'est alors que sont sorties d'une lutte dangereuses les libertés triomphantes de l'Angleterre, qu'a été fondé réellement pour se développer, de génération en génération, ce gouvernement d'un vaste royaume sous le sérieux contrôle d'un parlement, ce régime fort et libre, qui

a obtenu l'admiration des plus grands juges des institutions humaines, qui conserve l'attachement de la nation reconnaissante à laquelle il a permis de suffire à toutes les tâches, de surmonter toutes les difficultés, de traverser tous les périls, et d'accomplir les desseins les plus hardis comme les plus longs, qu'il a rendue aussi prospère que bien conduite, ce système représentatif qui n'a pas empêché les grandeurs de l'Angleterre, en facilitant ses progrès, qui fait l'envie des peuples et deviendra tôt ou tard la forme politique de l'Europe civilisée.

En moins de deux ans M. Macaulay publia les deux premiers volumes de son histoire, formant pour ainsi dire l'épopée de la liberté britannique. Il marque d'abord à grands traits la constitution et les destinées de l'Angleterre dans les temps qui précèdent le dix-septième siècle, et il expose avec une brièveté savante la révolution de 1640 et la restauration de 1660. Après le règne si fortement esquissé de Charles II et avant sa mort si admirablement racontée, lorsque Jacques II va monter au trône, dont la défiance nationale a été naguère sur le point de l'exclure et doit, en trois années, perdre la restauration que son frère avait su faire durer vingt-cinq ans, M. Macaulay décrit avec sa pénétrante érudition l'état matériel et l'état moral du pays vers la fin du dix-septième siècle, et il parvient,

avec l'industrie ingénieuse du plus heureux talent, à rendre l'Angleterre tout entière à la vie. Il opère en quelque sorte la résurrection complète d'un peuple. Les générations ensevelies sont tirées de leurs tombes. Replacées dans leurs demeures reconstruites, distribuées en classes provenues de la conquête ou de la diversité des conditions sociales, formant des partis produits par une révolution politique, divisées en sectes issues d'une réforme religieuse, elles revivent avec les idées qui les dirigent, les sentiments qui les agitent, les intérêts qui les touchent, les mœurs qu'elles revêtent, les buts qu'elles poursuivent. Le livre de l'historien est souvent comme un théâtre où les acteurs principaux de l'histoire montent et agissent sous les yeux du lecteur. Mais par-dessus tout M. Macaulay est peintre. Dans des tableaux qui frappent par la vigueur du trait, qui éblouissent par l'éclat des couleurs, il retrace les grandes scènes de cette histoire émouvante. Il montre la malheureuse et despotique race des Stuarts recherchant ou exerçant, avec une fatale opiniâtreté, la puissance illimitée de la couronne. Le pédantesque Jacques I<sup>e</sup> en professe la théorie, qu'il applique le hautain et tragique Charles I<sup>e</sup>, en provoquant une révolution qui, dans son excès, renverse le trône même et abat la tête du roi. Les fils longtemps bannis du monarque sacrifié reviennent de

l'exil pour régner, l'un en maître dissolu et assez habile, l'autre en despote violent et incapable. Le premier, spirituel mais léger, dépourvu de dignité et plein d'agréments, entraîné par le penchant irrésistible de sa race et retenu par des craintes opportunes, l'aimable, le corrompu Charles II projette sans l'effectuer le rétablissement de l'autorité absolue malgré les lois du pays, du culte catholique malgré les croyances de la nation. Il meurt presque regretté, parce qu'effrayé des passions qui éclatent, cédant aux idées qui dominent, il n'ose pas entreprendre tout ce qu'il a conçu et s'arrête pour ne pas se perdre.

Le second, le violent, l'implacable Jacques II lui succède dans ses desseins et ne l'ifie pas dans ses ménaagements. D'autant plus résolu qu'il est moins clairvoyant, il va bien au delà des théories monarchiques soutenues par son aïeul, des tentatives illégales auxquelles a succombé son père. Il pousse l'autorité jusqu'à la tyrannie. Il viole les lois, change la religion, proscrit par ses juges, verse le sang par ses soldats et par ses bourreaux, dispose arbitrairement de la propriété, chasse des universités ceux qui ne s'y conforment pas à ses désirs par l'apostasie, éloigne de ses conseils les ministres qui sont dévoués à la prérogative royale, mais qui demeurent trop fidèles à la religion établie, emprisonne les évêques qui pro-

fessent la doctrine de l'obéissance passive, mais qui lui adressent de respectueuses remontrances en faveur de l'Église nationale, et lorsque les aveugles excès de son gouvernement, les furieuses extravagances de sa volonté ont suscité une conjuration universelle, lorsque apparaît sur le rivage d'Angleterre celui que l'Angleterre appelle comme son libérateur, tout troublé à la vue du péril, sans courage après avoir été sans retenue, dépourvu de dignité ainsi que de résolution, abandonné de tout le monde et s'abandonnant lui-même, il s'enfuit, et va finir sa vie dans l'exil, où s'éteindra également sa dynastie à jamais dépossédée d'un royaume qu'il a perdu par la tyrannie et que Guillaume III acquiert et conserve par la liberté.

M. Macaulay fait vraiment assister aux grandes scènes qui précèdent et amènent la chute de Jacques II ; il expose, sous une forme saisissante et dans leur vérité profonde, les événements qui préparent, qui accompagnent, qui suivent l'élévation de Guillaume III. Il met et Jacques et Guillaume dans cette vive lumière qui n'éclaire pas seulement leurs projets et leurs actes, mais qui descend jusqu'au fond d'eux-mêmes, et les donne entièrement à connaître. M. Macaulay, il faut en convenir, déteste l'un qu'il méprise trop, et admire l'autre jusqu'à l'aimer. En le sentant

si passionné, on craint qu'il ne soit pas tout à fait juste. Cependant sa sévérité, un peu extrême à l'égard de Jacques II, n'arrive pas à l'injustice, et la reconnaissance un peu ardente de l'Anglais envers l'auteur de la révolution de 1688 ne trouble pas la clairvoyance du juge. L'équité de M. Macaulay résiste même à l'enthousiasme qu'il éprouve pour cet habile politique qui semble n'en avoir jamais ressenti pour rien, tant ses calculs cachent ses ardeurs, profond dans la conduite, simple dans la gloire, triste dans la prospérité, communiquant peu ses pensées, ne montrant presque jamais ses sentiments, ne révélant pour ainsi dire ses desseins que par ses actions, ne paraissant pas aimer, ne cherchant jamais à plaire, vigoureux génie sans éclat, fier caractère sans attrait, grand homme sans séduction. Singulière destinée que celle de Guillaume, qui met ses ambitions dans ses servies, devient stathouder, en délivrant la république des Provinces-Unies de l'invasion ; roi, en débarrassant l'Angleterre du despotisme ; chef de la ligne militaire d'Augsbourg, en préservant l'Europe de l'assujettissement. Le maintien glorieux de la nationalité dans le pays de sa naissance, le triomphe bienfaisant de la loi dans le pays de son adoption, le rétablissement de l'équilibre territorial menacé sur le continent par le redoutable et victorieux Louis XIV, font de lui, en 1672, le sauveur de la Hol-

lande, en 1688, le libérateur de l'Angleterre, en 1697, le modérateur de l'Europe.

M. Macaulay, qui fait la part de chacun dans les événements, donne à Guillaume cette part principale qui revient à sa forte pensée ou à son action prépondérante. On voit, on sent, on trouve partout celui auquel le superbe Louis XIV, traversé durant plus de vingt années dans tous ses desseins, accorde le nom de grand homme, et que l'austère M. Hallam appelle le magnanime Guillaume III. Il n'y eut rien de plus périlleux que ce qu'il entreprit, de plus difficile que ce qu'il exécuta. Faire une révolution et régler un gouvernement ; montrer en toute rencontre la valeur héroïque du soldat et le génie puissant du politique ; soutenir par une âme ardente un corps débile ; être sans envirement dans les succès et sans abattement dans les revers ; avoir l'entrepreneur énergie de l'ambitieux et la forte sagesse du fondateur ; recevoir la couronne et la transmettre ; arriver avec simplicité à la grandeur et s'y tenir jusqu'au bout comme à sa place : voilà ce qui explique l'enthousiasme reconnaissant de l'historien anglais pour Guillaume III, et ce qui mérite à Guillaume III la juste admiration de l'histoire.

Dans cette belle histoire dont le mouvement est épique et la forme éclatante, M. Macaulay démêle les événements d'un pénétrant regard, les expose avec un

talent supérieur, les juge en ferme politique. Ses récits entraînent par la vie qu'il y met, ses tableaux saisissent par la couleur qu'il y répand. Il anime tout ce qu'il raconte, et au savoir qui aide à être exact il joint l'art qui permet d'être intéressant. Il fait apprécier en même temps qu'il fait connaître, et en général sa justice est au niveau de sa clairvoyance. Tout en passionnant l'histoire, M. Macaulay ne l'égare pas. Est-ce à dire cependant que ses jugements soient sans erreur et qu'il n'y ait aucun excès dans son talent? Un goût austère put trouver que ce magnifique édifice n'offrait pas des proportions toujours harmonieuses. La critique, que n'arrêta pas l'admiration, reprocha à M. Macaulay de présenter, en quelques rencontres, les faits dans un ordre un peu arbitraire, de les développer ou de les restreindre selon ses vues, tantôt en donnant beaucoup de place à de simples épisodes pour produire plus d'effet, tantôt en réduisant à des mentions bien sèches des événements auxquels l'importance manquait moins que l'éclat. Elle indiquait quelques erreurs, échappées à son minutieux savoir, et contestait même dans certains moments l'impartialité de sa justice, l'accusant d'avoir porté quelquefois dans le jugement des luttes politiques l'esprit d'un whig, dans l'appréciation des controverses religieuses les pensées d'un protestant, dans le récit des guerres continen-

tales les préjugés d'un Anglais. Elle cherchait même des taches à son œuvre, où la forme semblait trop constamment éclatante et dont le langage, de temps à autre, s'éloignait de la noble simplicité du style historique par des familiarités vulgaires ou des magnificences outrées.

Sans doute M. Macaulay est tantôt fort développé, tantôt extrêmement bref dans ses récits ; souvent il disserte au lieu de raconter, d'autres fois il offre le drame des événements avec toutes ses péripéties et met les hommes en scène jusqu'à répéter ce qu'ils disent en les montrant dans ce qu'ils font. Mais cette forme donnée à l'histoire n'en altère point le fond. Elle répond au dessein de l'historien, qui expose succinctement ce qu'il n'est pas nécessaire de retracer avec étendue, et qui présente des relations animées lorsqu'il faut tout reproduire pour tout apprendre. Selon le besoin de son sujet, il décrit, il explique, il raconte, il fait voir, et presque toujours il entraîne par le mouvement qu'il a su répandre dans son œuvre, en même temps qu'il éclaire par la vive lumière qu'il y a portée.

Écrivain de beaucoup d'éclat, M. Macaulay est en général un juge de beaucoup d'équité. Il est attaché au droit, non en whig, mais en Anglais ; il ne condamne pas les méchantes actions et les violences ty-

ranniques par des motifs de parti, mais par des raisons de justice; il poursuit surtout le mal qu'il hait, en vue du bien qu'il aime, et c'est uniquement par droiture qu'il s'élève contre la duplicité, par honneur qu'il flétrit la perfidie. Il prononce les peines et distribue les blâmes de l'histoire, sans ménager aucune passion répréhensible, sans excuser aucune faute, sans épargner aucune indignité, qui que ce soit qui l'éprouve ou la commette. Jamais indifférent sous prétexte d'être impartial, il considère les faits dans leurs rapports soit avec l'ordre moral, soit avec l'utilité publique. Il ne porte que des sentiments généreux dans l'étude du passé, d'où il tire de nobles leçons tout comme il y montre d'intéressants spectacles. Il ne cherche pas seulement à saisir l'imagination, il éclaire la raison, et s'il plaît avec art, il instruit avec honnêteté.

Le succès de son livre en égala l'éclatant mérite. Il fut extraordinaire. Dans les six mois de sa publication, il eut à Londres cinq éditions consécutives, et il en fut vendu au delà de dix-huit mille exemplaires. Les fils de l'Angleterre dans les États alors unis d'Amérique le reproduisirent à de tels nombres qu'il en fut acheté, en quelques jours, vingt-cinq mille exemplaires stéréotypés de l'une des trois éditions qui parurent dans la seule ville de Philadelphie. Il ne se répandit pas uni-

quement dans tous les pays où se parlait la langue anglaise, il fut traduit, lu, loué partout où une prompte célébrité le fit parvenir, où son rare agrément le fit admirer.

La gloire acquise par M. Macaulay fut comme un sujet de confusion pour la ville d'Édimbourg. Cette ville lettrée, qui s'appelait un peu ambitieusement la moderne Athènes, après avoir disgracié le politique, rendit sa faveur à l'historien. Aux élections générales de 1852, elle le choisit de nouveau pour mandataire, sans qu'il eût exprimé un désir, fait une visite, écrit une lettre, paru dans une assemblée, dépensé un shelling. M. Macaulay alla reprendre son siège au Parlement, où il fit entendre encore sa voix si longtemps applaudie. Le sujet sur lequel il prononça son discours de rentrée semblait de médiocre importance. Il s'agissait de savoir si le *maitre des rôles*, cet ancien magistrat de la cour de la chancellerie, pouvait être élu membre de la chambre des Communes. Un bill proposait de le rendre désormais inadmissible au Parlement, en lui appliquant l'interdiction qui frappait déjà d'autres juges. Approuvé sans difficulté aux deux premières lectures, ce bill allait traverser non moins heureusement sa troisième épreuve. M. Macaulay le combattit. Il sut donner, en invoquant l'histoire, de la grandeur à cette question, et le bill, prêt à être

accepté par tout le monde avant qu'il parlât, fut rejeté, à une très-forte majorité, après qu'il eut été entendu. Ce fut le dernier succès de son éloquence. La maladie qui devait l'enlever quelques années plus tard lui faisait déjà ressentir ses profondes et dououreuses atteintes. « Bien préparé, le grand orateur, dit un journal en rendant compte de cette séance, parla avec un art parfait, avec une habileté consummée. A la fin il poussa son discours avec une rapidité qui s'accroissait à chaque pensée, jusqu'à ce qu'il devint un torrent des plus riches paroles, entraînant ses auditeurs avec lui sans leur laisser même le temps d'applaudir. Mais, après son triomphe, il s'assit comme épuisé sur son siège. Sa face troublée portait les traces de ses émotions oratoires, sa tête tombait sur sa poitrine, et, dans le fort ébranlement qu'il avait reçu, il semblait insensible à l'admiration qui éclatait autour de lui. Évidemment M. Macaulay a des raisons d'être silencieux dans la chambre, comme l'a été l'historien Gibbon, et nous devons penser qu'il le sera, s'il finit son histoire pour sa renommée et notre plaisir. »

C'est ce que fit M. Macaulay. Ses forces qui déclinaient ne lui permettaient pas d'assister longtemps aux fatigantes séances de nuit, encore moins de s'exposer aux agitations des longs discours. Il se démit

en 1856 de son mandat législatif pour se livrer au pressant travail de son histoire. Un an après, il publia les deux nouveaux volumes qui embrassent depuis la révolution décisive de 1688 jusqu'à la paix de Ryswyk en 1697. M. Macaulay y raconte, durant ces dix années non moins agitées que fécondes, le règne de Guillaume III, ses établissements en Angleterre, ses victoires en Irlande, ses difficultés en Écosse, ses guerres sur le continent, et partout ses dangers si habilement surmontés, ses triomphes si savamment obtenus. Dans ce troisième et ce quatrième volumes, le bel ouvrage de M. Macaulay, plus sobrement conçu et plus simplement écrit, offre le même intérêt avec une perfection supérieure, et le génie de l'historien y acquiert une solidité qui n'ôte rien à son éclat.

Les plus grands honneurs qui puissent être accordés aux grands talents, soit dans les lettres soit dans l'État, allèrent alors le chercher. Parmi les témoignages qui le flattèrent le plus hors de son pays fut l'élection que vous fites de lui comme associé étranger de l'Institut de France. En Angleterre, il reçut une dignité extraordinaire. Le premier ministre lord Palmerston, au nom de la reine et avec l'applaudissement de la nation, créa M. Macaulay membre de la chambre des Lords.

Il ne devait pas jouir longtemps de cette grande

distinction, et s'il parut quelquefois dans la haute assemblée, il n'y prit jamais la parole. La carrière de l'éloquence et de la politique qu'il avait volontairement quittée en sortant de la chambre des Communes, ne pouvait pas se rouvrir devant lui par la chambre des Lords où il n'était admis que pour sa gloire. Le peu d'années qu'il avait à vivre, le reste de force qu'il conservait, il les consacra à l'histoire. Il conduisit jusqu'à son terme le règne de Guillaume III, dans un dernier volume entièrement préparé par lui et qui ne fut publié qu'après lui, mais avec une fidélité pieuse, par sa sœur lady Trevelyan. Lord Macaulay finit sa vie en finissant d'écrire celle de son héros, et la mort arrêta sa main au moment où s'achevait le vaste et beau monument qu'il avait élevé à la liberté anglaise.

Depuis plusieurs années lord Macaulay souffrait d'un mal profond qui l'avait vieilli avant l'âge. Il avait une maladie de cœur dont les accès, répétés de loin en loin, reparurent, au commencement de décembre 1859, avec une violence plus menaçante. Il se remit cependant de nouveau. Il put, le 25 décembre, célébrer la fête de Noël avec sa famille et quelques amis, dans son agréable résidence d'Holy Lodge, à Kensington, non loin de cette belle demeure d'Holland-House où s'étaient passés, dans la compagnie de ce qu'il y avait de plus noble par les sentiments et de

plus éclairé par l'esprit, tant de jours charmants de sa radieuse jeunesse. Contrairement à son humeur et à son usage, il resta, dans cette cordiale réunion, préoccupé et taciturne. Il ressentait déjà le ténébreux travail de la mort, et son silence précédait de peu le silence sans fin. Quarante-huit heures après, lord Macaulay n'était plus. Le mercredi soir 28 décembre, il tomba dans une défaillance dont il ne revint pas.

En apprenant cette fin soudaine, l'Angleterre fut en deuil. Elle perdait dans lord Macaulay l'un des hommes qui lui faisaient le plus d'honneur, l'un des écrivains qui jetaient sur elle le plus d'éclat. Les restes de ce mort admiré furent portés à Westminster sous les voûtes de la grande abbaye, qui sert de sépulture aux plus illustres morts de l'Angleterre. Autour du cercueil étaient les deux représentants du Parlement britannique, le Grand-Chancelier qui présidait la chambre des Lords où Macaulay avait été si glorieusement admis, le *Speaker* qui présidait la chambre des Communes où il avait si éloquemment brillé. Avec eux tenaient le drap mortuaire plusieurs des personnages les plus importants dans l'État ou dans les lettres, les plus élevés en dignité comme en renommée. Un cortège d'admirateurs et d'amis, également attristés, le suivit jusqu'au milieu de ces illustres trépassés, qu'il connaissait tous, parmi lesquels l'his-

toire l'avait fait vivre et la mort le rappelait. Il fut, comme il l'avait désiré, déposé auprès de la statue d'Addison.

En déplorant la fin prématurée d'un si brillant esprit, on sentait en Angleterre l'irréparable perte de tout ce qui disparaissait avec lui. Les trésors amassés dans cette vaste mémoire, qui les retrouverait ? Les travaux préparés par cette conception puissante, qui les reprendrait ? qui continuerait l'histoire qu'il avait étudiée, d'une manière si fine et si profonde, et que seul il était capable de rendre dans ses traits originaux avec une habileté si savante ? Aussi les expressions de regret se mêlaient-elles aux hommages de l'admiration. Cette admiration, lord Macaulay la méritait par la noblesse de sa conduite, tout comme par la beauté de son talent. Il a toujours agi conformément à ce qu'il a pensé, et les fermes principes de son esprit élevé ont constamment guidé les droites actions de son irréprochable vie. Il a été un fidèle et prudent appui de la liberté qu'il demandait pour tout le monde, un défenseur persévérant et inflexible de la justice qu'il voulait sous toutes les formes, un ami généreux de l'humanité à laquelle il s'intéressait dans tous ses états. Ni au Parlement comme orateur, ni dans l'Inde comme législateur, ni dans les conseils du gouvernement comme ministre, ni dans les décisions

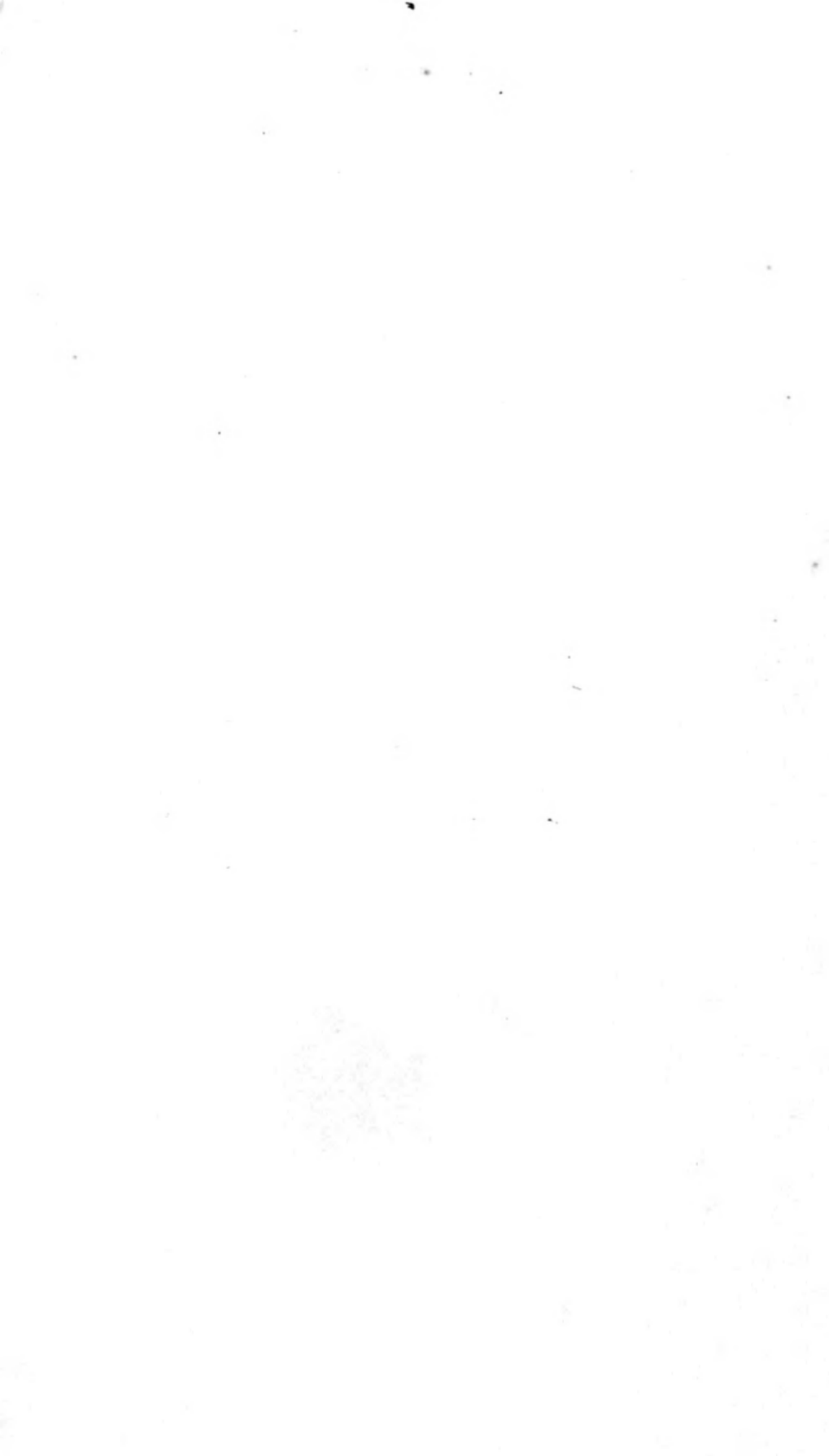
de l'histoire comme juge, il n'a un seul moment livré le bon droit, abandonné en aucune rencontre l'équité; sous aucun prétexte sacrifié l'honnêteté à l'intérêt. Ses discours comme ses actes, ses pensées constantes comme sa vie entière portent témoignage de la noblesse de son âme et de la hauteur de son esprit. L'homme avait de grands charmes, l'écrivain des dons admirables, et l'historien pouvait encore donner de beaux livres à son pays et au monde. Tout a disparu prématurément dans la triste nuit du 28 décembre 1859 ; mais il reste de Macaulay des œuvres impérissables et un nom immortel.

FIN

## TABLE

|                   |     |
|-------------------|-----|
| TU. JOUFFROY.     | 1   |
| BARON DE GÉRANDE. | 45  |
| LAROMIGUIÈRE.     | 95  |
| LAKANAL.          | 155 |
| SCHELLING.        | 177 |
| COMTE PORTALIS.   | 225 |
| HALLAM.           | 279 |
| LORD MACAULAY.    | 515 |





CT  
44  
M5

**THE LIBRARY  
UNIVERSITY OF CALIFORNIA  
Santa Barbara**

**THIS BOOK IS DUE ON THE LAST DATE  
STAMPED BELOW.**

SEP 3 03

NOV 16 2003



A 001 083 930 6

Univ  
S